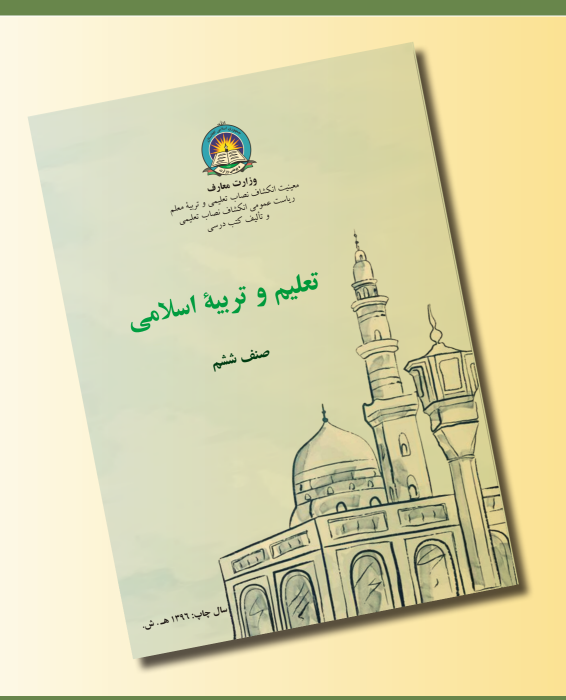


# المناب شائر

# ومشای تعریبی و تعلیم و



کتاب های درسی مربوط وزارت معارف بوده، خرید و فروش آن جداً ممنوع است. با متخلفین برخورد قانونی صورت می گیرد.

moe.curriculum@gmail.com



#### وزارت معارف

معینیت انکشاف نصاب تعلیمی و تربیه معلم ریاست عمومی انکشاف نصاب تعلیمی و تألیف کتب درسی

# کتاب رهنمای معلم

تعلیم و تربیهٔ اسلامی

صنف ششم

سال چاپ: ۱۳۹۷ هـ ش.

# مؤلفان:

- مؤلف سعيداحمد شريفي
  - -مؤلف نورالحق عارف

# - ايديت علمي ومسلكي:

استاد كل آقا شائق

# - كميتة نظارت:

- دكتور اسدالله محقق معين انكشاف نصاب تعليمي و تربيهٔ معلم
  - دكتور شير على ظريفي مسؤول پروژهٔ انكشاف نصاب تعليمي
- دكتور محمد يوسف نيازى سرپرست رياست عمومىانكشاف نصاب تعليميو تأليف كتب درسي.

# - ديزاين:

سید کاظم و عنایت الله غفاری





# ملی سرود

د بلو*څــــو* د ازب*کــــو* د ت*رکمنـــو*د تا*جکـــو* هم ایماق، هم پشه یان لكــه لمــر پـر شـنه آسمـان لكــــه زړه وي جـــاويدان

دا وطـن افغانستـان دی دا عـزت د هـر افغـان دی کـور د سـولې کـور د تـورې هـر بچـي يـې قهرمـان دى دا وطـن د ټولــو کـــور دی د پښتــوناو هــزاره وو ورسره عرب، گوجر دي پامېريان، نورستانيان براهـوي دي، قزلبـاش دي دا هيــواد بـه تــل حُليــږي په سينه کې د آسيا به نـوم د حـق مـودى رهبـر وايـو الله اكبر وايـو الله اكبر

# بسم الله الرحمن الرحيم پيام وزير معارف

#### استادان و معلمان محترم،

تعلیم و تربیه اساس انکشاف و توسعهٔ همه کشورهای جهان را تشکیل می دهد، نصاب تعلیمی یکی از عناصر بنیادی و اولیهٔ تعلیم و تربیه بوده که مطابق انکشافات علمی و نیازمندی های جامعه وضع می گردد، واضح است که انکشافات علمی و ضرورتهای جامعه همواره در حال تَطَوُر می باشد؛ بناءً لازم است نصاب تعلیمی نیز به صورت علمی و دقیق مطابق ایجابات عصر و زمان انکشاف نماید؛ البته نباید نصاب تعلیمی تابع تغییرات سیاسی، نظریات و تمایلات اشخاص گردد.

کتاب رهنمای معلم که امروز در دسترس شما قرار دارد بنابر همین مشخصات تهیه و ترتیب گردیده است، با تکیه بر میتودهای جدید تدریس، فعالیتهایی در آن اضافه شده که فعال نگاه داشتن شاگردان در عملیهٔ تدریس جزء پلان درسی گردیده است.

امیدوارم محتویات این کتاب که با استفاده از روشهای آموزش فعال مطابق رهنمودها و پلان تعلیمی تعیین شده صورت گرفته مورد استفادهٔ شما استادان عزیز قرار گیرد، و از اولیای محترم شاگردان نیز تقاضا به عمل می آید که در تعلیم و تربیهٔ با کیفیت دختران و پسران خود همکاری متداوم نمایند، تا اهداف و آرزوهای نظام معارف برآورده گردیده، نتایج و دست آوردهای خوبی برای آنان و کشور ما داشته باشد.

باور دارم که استادان و معلمان گرانقدر ما در تطبیق مؤثر نصاب تعلیمی رسالت و مسؤولیت بزرگ خویش را اداء مینمایند.

وزارت معارف همواره تلاش مینماید تا نصاب تعلیمیمعارف مطابق اساسات دین مبین اسلام، حس وطن دوستی و معیارهای علمی با در نظرداشت نیازمندیهای مُبرم جامعهٔ ما انکشاف نماید.

در این عرصه از تمام شخصیتهای علمی و دانشمندان تعلیم و تربیهٔ کشور و اولیای محترم شاگردان تمنا دارم، تا با ارائهٔ نظریات و پیشنهادات سالم و مفید خویش مؤلفان ما را در بهبود و غنامندی هرچه بیشتر تألیف کتب درسی و رهنمای معلم یاری رسانند.

از همهٔ دانشمندانی که در تهیه و ترتیب این کتاب سهم گرفته اند، و از مؤسسات محترم ملی و بین المللی و سایر کشورهای دوست که در تهیه و تدوین نصاب تعلیمی جدید و طبع و توزیع کتب درسی و رهنمای معلم همکاری نموده اند صمیمانه اظهار امتنان و قدردانی مینمایم.

و من الله التوفيق دكتور اسدالله حنيف بلخى وزير معارف جمهورى اسلامى افغانستان

#### فهرست

| ١  | درس اول                                  |
|----|------------------------------------------|
| ٧  | درس اول<br>درس دوم: اقسام حدیث           |
| ١. | درس سوم: شفاعت                           |
|    | درس چهارم: مقام صحابهٔ كرام              |
|    | در س پنجم وششم: سوگند واقسام آن          |
|    |                                          |
| ۲٧ | درس هفتم: شرك                            |
| ۲۸ | درس نهم: رياء                            |
|    | درس دهم ویازدهم: احکام شرعی              |
|    | درس دوازدهم و سیزدهم: فرضها و موجبات غسل |
|    | درس چهاردهم: روزه                        |
| ۴1 | درس پانزدهم: فرضیت روزه                  |
| ۴۴ | درس شانزدهم: اقسام روزه                  |
| 49 | درس هفدهم: مفسدات روزه                   |
|    | درس هجدهم:نماز تراويح                    |
|    | درس نوزدهم:اعتكاف                        |
|    | درس بيستم: صدقه فطر                      |
| ۵۸ | درس بیست و یکم: زکات                     |
|    | درس بیست و دوم: نصاب زکات                |
|    | درس بیست و سوم: زکات غله ها، و میوه ها   |
|    | درس بیست و چهارم: زکات حیوان             |
|    | درس بیست و پنجم: مصارف زکات              |
|    | درس ۲۶ و۲۷: حج ومسائل آن                 |
|    | درس بیست و هشتم: حیاء                    |
|    | درس بیست و نهم: تواضع                    |
|    | درس سی ام: صلهٔ رحمی                     |
|    | درس سی و یکم: راستی ( صداقت )            |
|    | درس سي و دوم: اطاعت والدين               |
|    | درس سی و سوم: اسراف                      |
|    | درس سی وچهارم: حجاب                      |
| ۹. | درس سي و پنجم: فضايل صدقه                |

# درس اول

# عنوان: منزلت احادیث نبوی

صفحه: ١

وقت: ۴۵ دقیقه (یک ساعت درسی).

اهداف درس: شاگردان باید:

۱ – دومین مصدردین اسلام را بدانند.

۲ – معنى ومفهوم حديث وسنت را بفهمند.

٣ - جايگاه ومنزلت حديث را بيان كرده بتوانند.

# دانش لازمي

# - تعریف سنت وحدیث:

سنت درزبان عربی، به معنای طریقه وروش است، چه طریقه وروش نیک وپسندیده باشدوچه زشت ونکوهیده.

امَّادر اصطلاح، سنت درعلوم اسلامي معاني وكاربردهاي مختلف ومتعدد دارد:

سنت دراصطلاح محدثین وعلمای اصول فقه عبارت است از: قول، فعل و تقریر نبی اکرم عَلَیْهُ، معنای قول وفعل روشن است. امّا تقریر، عبارت ازعملی است که در حضور رسول اکرم عَلَیْهُ ازصحابه صادر شده باشد وایشان آن را مورد تأیید قرار داده باشد، یا به علامت رضایت وموافقت، سکوت اختیار کرده باشد.

گاهی سنت دراصطلاح این علماء دربرابربدعت به کارمیرود.

گفته می شود: این عمل سنت است یعنی: بدعت نیست، بلکه دلیلی از کتاب الله و سنت رسول الله برای مشروعیت آن و جود دارد.

سنت دراصطلاح فقهاء: سنت عبارت است از: حکمی که در درجهٔ اهمیت پائین ترازفرض وواجب وبالاترازمستحب باشد. می دانیم که درعلم فقه احکام عملی مستنبط از قرآن و حدیث ازنگاه درجهٔ اهمیت دارای پنج مرتبه است: فرض، واجب، سنت، مستحب ومباح.



#### تعريف حديث

حدیث ازنگاه لغوی معنای جدید ونوظهوررا میرساند وازنگاه اصطلاحی مترادف است با همان معنای که علمای اصول فقه دربارهٔ سنت به کارمیبرند، یعنی: قول، فعل و تقریررسول اکرم الله الله کارمیبرند. گویند.

دراینجا سنت و حدیث هر دو مترادف بوده و منظور از آن همان معنای می باشد که، نزد محدثین و علمای اصول فقه کاربرد دارد؛ زیرا هدف ما از این بحث بیان منزلت حدیث و سنت به عنوان یک دومین منبع اساسی برای شریعت اسلامی می باشد.

# حجيت ومنزلت حديث وسنت نبوي

پس ازقرآن دومین منبع اسلام سنت رسول اکرم الله است، وجز تعدادی اندکی ازفرقه های منحرف بقیهٔ مسلمانان برحجت بودن سنت وحدیث نبوی اتفاق نظردارند، وآن را دومین منبع ازمنابع شریعت اسلامی می دانند.

حجت بودن سنت ازآن جهت است که پیغمبراکرم ﷺ هم مبلّغ قرآن است و هم مفسرآیات و مبین اسرار و اهداف و قواعد عمومی آن، و هم تفصیل دهندهٔ احکام مجمل آن.

ترجمه: ومااین ذکر (قرآن) را برتونازل کردیم، تا آنچه را که به سوی مردم نازل شده است برای آنها بیان کنی.

وهم چنان خداوند عَلَيْهُ مى فرمايد: ﴿ لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤمِنِينَ إِدْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّن أَنفُسِهِمْ يَتُلُو عَلَيْهُمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُّبِينٍ ﴾ (سوره آل عمران آیت ۱۶۴).

ترجمه: خدواند هل برمومنان منت گذاشت، هنگامیکه درمیان آنان پیامبری از خودشان برانگیخت که آیات اورا برآن ها بخواند، وآن هارا پاک کند و کتاب و حکمت رابه آنها بیاموزاند، والبته پیش از آن در گمراهی آشکاری بودند.

خداوند ﷺ درین آیهٔ مبارکه خبرداده که اوبه خاطر تعلیم مردم، به رسول خویش دوچیزاعطا فرموده است:

یکی کتاب که همان قرآن است و دیگری حکمت، جمهور علماء و محققین اسلام به این نظراند که حکمت چیزی دیگری غیراز کتاب است و آن علم به احکام شریعت و اسرار دین است که از آن به سنت تعبیر کرده می شود؛ زیرا خداوند که حکمت را به کتاب معطوف کرده و مطابق دستور زبان عربی، عطف اقتضای مغایرت را دارد.

آیات زیاد دیگری نیزهست که، به همین معنی دلالت می کند. بطورمثال درآیهٔ (۴۴)سوره نحل خداوند کلله تصریح کرده است که درصورتی که مسلمانان درمورد فهم آیتی یا حکمی از قرآن دچاراختلاف شوند، این رسول اکرم ﷺ است که وجه حق درآن را بیان می دارد.

درجاهای دیگراطاعت و تسلیم بی قید و شرط دربرابراحکام و فیصله های رسول اکرم عیالی را برهمهٔ مسلمانان واجب دانسته واطاعت ازاوامرونواهی رسول اکرم عیالی را الزامی حکم کرده است، و در آیات متعددی اطاعت مقرون با اطاعت خداوند کی قرار گرفته است و دوستی با خدا کی مشروط و مقید برمتابعت رسول عیالی گردانده و از مخالفت از دساتیروی بر حذر داشته است، و حتی دربر خی آیات مخالفت او را کفر تلقی کرده و اعراض از داوری وی را از نشانهای نفاق دانسته است. به همین ترتیب خود رسول اکرم عیالی نیزبرلزوم متابعت سنت تأکید کرده است.

احادیثی که درین مورد ازایشان روایت شده ازنگاه معنوی مجموعاً به حـد تـواترمیرسـد ازجملـه فرموده است: (کُلُّ أُمَّتِي یَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ إِلَّا مَنْ أَبَی قَالُوا یَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَنْ یَأْبَی قَالَ مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجُنَّةَ وَمَنْ عَالَى اللَّهِ وَمَنْ یَأْبَی قَالَ مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجُنَّةَ وَمَنْ عَالَهِ عَصَانِي فَقَدْ أَبِی).

ترجمه: همهٔ امت من وارد بهشت می شوند، مگرکسی که ابا ورزد، گفتند: ای رسول خدا چه کسی ابا می ورزد؟ فرمود: هرکی از من اطاعت کند وارد بهشت می شود، و هرکی از من نافرمانی کند، در حقیقت ابا ورزیده است.

ونيز فرموده است: (أَلَا إِنِّي أُوتِيتُ الْقُرْآنَ وَمِثْلَهُ مَعُّه).

ترجمه: آگاه باشید که به من قرآن داده شده نیز چیزی مانندآن.

ونيزمي فرمايد: (تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضِلُوا مَا تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا كِتَابَ اللَّهِ وَسُنَّةَ نَبِيِّه).

ترجمه: درمیان شما دوچیزرا گذاشتم، تازمانیکه به آن ها متمسک باشید، هر گزگمراه نخواهید شد: کتاب خدا وسنت نبی او.

ازهمین جهت صحابه چه درزمانی زنده گی رسول اکرم عُلِی و چه بعد از آن، خودرا ملزم به متابعت ازاقوال، افعال و تقریرات وی دانسته، جزدرمواردیکه از خصوصیات رسول اکرم عُلی محسوب می شد، یا به اجتهاد ات دنیوی محض ارتباط می داشت، هر گز به خود اجازهٔ مخالفت با آن را نمی دادند و در امتثال از اوامر وی لحظهٔ درنگ نمی کردند و تردید روا نمی داشتند.

ارتباط قرآن باسنت مانند ارتباط مهندس بانقشه است. اگرادارهٔ برای ساختن یک تعمیر، نقشهٔ مفصل آن را به دست یک مهندس ماهر – که به جزئیات و تفصیلات آشنایی کامل دارد – بدهد واورا موظف به انجام آن عمل نماید واوهم این وظیفه را به وجه احسن انجام دهد، درین صورت اگرکسی به آن سا ختمان وبه آن مهندس اعتنا نکرده وازروی آن نقشهٔ عمومی و کلی درجستجوی جزئیات و تفصیلات شود، به هدف خود هرگزنایل نخواهد شد.

امام ابن حزم ا ندلسی می نویسد: اگر کسی بگوید: من جز به قرآن ( به چیزی دیگری) عمل نمی کنم، به اجماع امت کافر می شود؛ زیرا دراین صورت تنها باید خود را ملزم به یک ر کعت نماز از زوال آفتاب تا نیمهٔ شب، و یک ر کعت دیگر هنگام بامداد بداند وبس چون کم ترین عملیکه نام نمازبر آن واقع می شود همین یک ر کعت است و حدی برای اکثر ش و جود ندارد، هر کی به این باور باشد کافرو مشر ک و مباح الدم می باشد زیرا در قرآن نماز بطور مطلق ذکر شده و در بارهٔ تعداد رکعات و چگونگی ادای آن توضیح داده نشده است و احادیث آنرا بیان نموده است.

| وقت             | فعالیت های معلم                                                  | فعالیت های   |
|-----------------|------------------------------------------------------------------|--------------|
| وقت             |                                                                  | شاگردان      |
| مقدمـــه        | حین داخل شدن به صنف بعد ازسلام و احوالپرسی، احوال گرفتن          | مقدمه ۵دقیقه |
| ۵دقیقه          | حاضری، نظم ونسق صنف، خود را برای شاگردان معرفی نموده و           |              |
|                 | درمورد اهمیت حدیث برای شاگردان معلومات مختصر میدهد.              |              |
|                 | بعد از نوشتن عنوان، متن درس را با آوازمناسب میخواند برای         |              |
|                 | شاگردان وظیفه میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند.            |              |
|                 | با استفاده از عناوین جانبی، درس را بـرای شــاگردان تشـریح نمـوده |              |
|                 | بالای بعضی نکات مبرم ترکیز بیشتر مینماید.                        |              |
|                 | از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام به نوبه خود یک عنوان جانبی را    |              |
|                 | شرح نمایند .                                                     | ارائــــــه  |
| ارائــــه       | برای شاگردان چند دقیقه وقت میدهد تا دررابطهٔ به حجیت حـدیث       | درس ۳۰دقیقه  |
| درس ۳۰د         | ازهم دیگرسؤال نمایند .                                           |              |
| قيقه            | از یک شاگرد میخواهد تا تعریف حدیث را با آواز مناسب بیان          |              |
|                 | كند.                                                             |              |
|                 | شاگردان را به دو گروپ تقسیم نموده برای آنان هدایت میدهد          |              |
|                 | اینکه یک گروپ درمورد تعریف سنت وحـدیث و گـروپ دیگـر              |              |
|                 | درمورد اهمیت حدیث بین هم بحث نمایند.                             |              |
|                 | خلاصه                                                            | خلاصه        |
|                 | این درس درنکات ذیل خلاصه میشود:                                  | درس ۱۰دقیقه  |
| خلاصه<br>درس۱۰د | ۱- سنت دراصطلاح محدثین وعلمای اصول فقه عبارت است از:             |              |
|                 | قول، فعل و تقرير پيغمبر عَلِيْكُهُ.                              |              |
| قیقه            | ۲ - تقریر، عبارت ازعملی است که درحضوررسول اکرم ﷺ از              |              |
|                 | صحابه صادر شده باشد و ایشان آن را مورد تأیید قرار داده باشد، یا  |              |
|                 | به علامت رضایت و موافقت، سکوت اختیار کرده باشد.                  |              |
|                 | ۳ - گاهی هم سنت در اصطلاح این علماء در برابر بـدعت بـه کـار      |              |

مىرود.

۴ - حجت بودن سنت ازآن جهت است که پیغمبراکرم عَلَیْ هم مبلّغ قرآن است و هم مفسرآیات و مبین اسرار و اهداف و قواعد عمومیآن، و هم تفصیل دهندهٔ احکام مجمل آن. قرآن مبادی عمومی و قواعد کلی و اساسات فکری و اخلاق نظام اسلامی را بیان می دارد، اما بیان جزئیات و تفصیلات آن را و چگونگی تطبیق عملی آن را به سنت رسول اکرم عَلی واگذار می کند.

۵دقیقه

**کار خانه گی :** برای شاگردان وظیفه میدهد تا در ارتباط به تعریف و اهمیت حدیث چند سطر بنویسند.

۵دقیقه



#### درس: دوم: اقسام حديث

صفحه: ۳

وقت: ۴۵ دقیقه (یک ساعت درسی).

اهداف درس: شاگردان باید:

۱- به انواع حدیث آشنایی حاصل نمایند.

۲- تعریف هریک از انواع حدیث را بفهمند.

۳- انواع احادیث را تعریف و بیان کرده بتوانند.

۴- به حدیث رسول الله علیه علاقه مند شوند.

# دانش لازمي

حدیث از دو لحاظ: متن و سند دو تقسیم دارد که در ذیل توضیح داده میشود:

# اولاً- تقسيم حديث به لحاظ متن آن:

از تعریفی که برای حدیث در درس گذشته بیان شد معلوم می شود که حدیث پیامبر ﷺ به اعتبار ماهیتش به سه نوع ذیل تقسیم می شود:

الف - حديث قولى: آن عبارت است از احاديثى كه پيامبر عَلَيْكُ آنها را در زمينه هاى مختلف گفته اند، مانند قول پيامبر عَلَيْكُ: (إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ إِلَى امْرَأَة يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْه).

ترجمه: اعمال به نیت ها بستگی دارد و برای هر انسانی آنچه هست که او نیت کرده است، پس هرکی به خاطر مقاصد دنیوی یا ازدواج بازنی، هجرت نماید، به دنیا دست می یابد و با آن زن، ازدواج می کند، درنتیجه دستاورد هجرت هرکس، همان چیزی است که، به خاطرآن هجرت نموده است.

وقول پيامبر عَيْكُ ( لأَضَرَرَوَ لَاضِرَارَ في الإسلام).

ترجمه: در اسلام ضرر رساندن و تحمل ضرر نیست.

در اسلام الحاق ضرر نيست، خواه بدون مقابله باشد يا بطور مقابله. و قول پيامبر عَيُّكُ (إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَعْطَى كُلَّ ذِي حَقِّهُ فَلَا وَصِيَّةَ لِوَارِث).

ترجمه: خداوند ﷺ حق هرصاحب حق را عطاء نموده است، بنابراین وصیت برای وارث نیست، (منسوخ شده ).



#### ب - حدیث فعلی:

آن عبارت است از: اعمالیکه پیامبر عَلَیْ آنها را انجام داده است. مانند ادای نمازهای پنچگانه، ادای مراسم حج، قضاوت و داوری پیامبر عَلیه .

# ج-حدیث تقریری:

آن عبارت است از: اقوال و افعالی که در حضور یا در غیاب پیامبر عَیالی از اصحاب کرام صادر گردیده، ولی پیامبر عَیالی بعد از مشاهده، یا اطلاع حاصل کردن پیرامون آن سکوت کرده باشد، بنابر این تقریر پیامبر عَیالی از جمله سنت او عَیالی شمرده می شود مانند سکوت پیامبر عَیالی در مقابل نیزه بازان جوانان در مسجد و یا سکوت او عیالی در برابر نعت خوانی دو کنیز خوردسال و امثال اینها.

# ثانياً - اقسام حديث به اعتبار سند آن:

حدیث به اعتبار اتصال و عدم اتصال سند آن به پیامبر ﷺ به دو بخش ذیل تقسیم می گردد:

الف - حدیث مرسل: آن عبارت از حدیثی است که، تابعی در اثنای روایت آن اسم صحابی را که آن را از پیامبر عَیْنی روایت کرده است ذکر نکند، بطور مثال امام مسلم در صحیح خویش از سعید بن المسیب روایت نموده می گوید: سعید بن المسیب گفت: پیامبر عَیْنی از بیع مزابنه (بیعی که در آن نوعی از ضرر باشد) منع فرموده است، سعید بن المسیب یکی از تابعین می باشد، او در اینجا اسم صحابی را که این حدیث را از پیامبر عَیْنی روایت نموده ذکر نکرده است بنا بر این، این نوع حدیث را حدیث مرسل می گویند.

# ب - حدیث مسند:

عبارت از حدیثی است که، تابعی اسم صحابی را که آن را از پیامبر علیه روایت نموده است ذکر کند، حدیث مسند بر سه قسم: متواتر، مشهور و خبر واحد تقسیم می شود:

# حديث متواتر:

#### ۱ – معنای حدیث متواتر:

آن عبارت از حدیثی است که، راویان آن در قرن اول، دوم وسوم هجری یعنی: دوران صحابه، تابعین و تبع تابعین به حدی زیاد باشند که، از نقطه نظر عقل اتفاق آنها بر کذب ممتنع باشد، مانند روایت قرآن کریم، روایت سنت های عملی پیامبر عملی پیامبر می از حدیثهای تولی پیامبر می از حدیثه از قبیل حدیث: (إن الله مقدار زکات، کیفیت طهارت و غیره، و برخی از حدیثهای قولی پیامبر می از قبیل حدیث: (إن الله



قَدْ أَعْطَى كُلَّ ذِي حَقِّ حَقَّهُ فَلَا وَصِيَّةَ لِوَارِثٍ). يعنى: خداوند ﷺ حق هرصاحب حق را عطاء نموده است، بنابر اين وصيت براى وارث نيست.

وحديث: (إِنَّ كَذِبًا عليَّ لَيسَ كَكَذِبِ على أَحد، من كذَ بَ على مُتَعَمّداً فَليَتَبَوَّ أَمَقعَدَه مِن النّار).

یعنی: نسبت دادن سخن دروغ به من، مانند نسبت دادن دروغ به هیچ کسی دیگر نیست، هرکس سخن دروغی را به من نسبت بدهد، جایش را در دوزخ آماده نماید.

# ٢ - حكم حديث متواتر:

از آنجایک حدیث متواتر هم قطعی الورود از صحابه رضی الله عنهم و هم قطعی الثبوت از تنجایک میباشد، علم یقینی را افاده می کند، پس منکر آن کافر محسوب می شود.

#### حدیث مشهور:

در اینجا نخست معنای حدیث مشهور سپس حکم آن را بیان می کنیم.

معنای حدیث مشهور: آن عبارت است از حدیثی که تعداد راویان آن درقرن اول یعنی: دوران صحابه به حد تواتر نرسیده، ولی بعداً مشهور گردیده باشد، و در قرن های دوم وسوم گروه زیادی از مردم آن را روایت کرده باشند که، از نظر عقل توافق آنها بر روایت خبر دروغین محال باشد.

حكم حديث مشهور: چون حديث مشهور قطعى الورود از صحابه است ولى قطعى الثبوت از پيامبر نيست، افاده گمان نزديك به يقين را مىدهد، پس منكر آن كافر نه، بلكه فاسق محسوب مى شود.

# حدیث آحاد:

۱ – معنای حدیث آحاد: آن عبارت است از حدیثی که تعداد راویان آن به حـد تـواتر نرسیده، و
 نیز بعداً مشهور نگردیده باشد.

 $\mathbf{Y}$  – حکم حدیث آحاد: حدیث آحاد در صورتی که مجرد از قراین باشد، افادهٔ ظن یعنی: گمان غالب را می کند، پس عمل به موجب آن واجب میباشد.

روش تدریس: سؤال وجواب، انفرادی، گروپی، توضیحی، تشریحی ومباحثوی



#### درس سوم: شفاعت

صفحه: ۵

وقت: ۴۵ دقیقه (یک ساعت درسی).

اهداف: شاگردان باید:

۱ - معنى ومفهوم شفاعت را بدانند.

٢ - به انواع واقسام شفاعت آشنایی حاصل نمایند.

٣ - آيا شفاعت بدون اجازهٔ خداوند ﷺ شده مي تواند؟ بيان كرده بتواند.

#### دانش لازمي:

یکی از اصطلاحات عقیدهٔ اسلامی اصطلاح شفاعت است که، احیاناً مفهوم نادرستی از آن میان عوام مطرح می شود.

# تعریف شفاعت:

شفاعت در زبان عربی به معنای وساطت و میانجیگری است. و اثبات آن در آخرت از جملهٔ مسلّمات عقیدهٔ اسلامی و جزء ایمان است به روز رستاخیز محسوب می شود، البته شفاعت در دنیا هم وجود دارد، امّا منظور از آن فقط دعاء و مسئلت در پیشگاه پروردگار توسط یک شخص زنده برای بر آورده شدن حاجت شخص دیگری است، از این سبب وقوع آن پس از مرگ شفاعت کننده امکان پذیرنیست و تنها در عالم آخرت واقع می شود.

# اقسام شفاعت:

دانشمندان اسلامی شفاعت را به پنج دسته تقسیم نموده اند:

اول: شفاعت عظمی و آن مخصوص رسول اکرم ﷺ میباشد. و آن همان امتیاز و ویژگی هست که در قرآن کریم وحدیث نبوی به عنوان مقام محمود از آن یاد گردیده است، طوریکه خداوند کش می فرماید: (عَسَی أَن یَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحْمُودًا). امید است که، پروردگارت تو را به مقام محمود (در خور ستایش) برانگیزد.

مراد از (مقام محمود) درین آیت شفاعت حضرت محمد ﷺ در روز قیامت در پیشگاه پروردگارش می باشد، تا باری تعالی داوری را در میان خلائق منتظر و سرگردان میدان حشر آغاز نماید و آنها را از رنج انتظار و هول آور آن روز سخت رها سازد الله تعالی نیز شفاعت ایشان را پذیرفته محاسبه و داوری را در میان خلایق آغاز مینماید.

و این نوع شفاعت تمام موجودات را در برمی گیرد، و خوف و وحشت توقفگاه رستاخیز را از آنان برمی دارد و حساب و کتاب را به جلو می برد.

دوم: شفاعت برای برخی از مومنان تا بدون حساب و کتاب داخل بهشت شوند.

این نوع شفاعت نیز ویژهٔ پیامبر ﷺ است.

سوم: شفاعت عامه است که عبارت است از: شفاعت برای مومنان گنهکاری که مستحق دوزخ شده اند تا الله تعالی از تقصیر شان بگذرد و شایستهٔ ورود به بهشت شوند ویا از نگاه کیفیت عذاب و مدت آن در دوزخ برای ایشان تخفیف شود این نوع شفاعت مخصوص رسول اکرم عیش نبوده بلکه، علاوه برایشان سائر انبیاء علیهم السلام، اولیاء، صالحین، شهداء رحمهم الله وفرشتگان نیز اجازه دارند تا برای برخی از گنهکاران شفاعت کنند.

چهارم: شفاعت برای افزایش درجات برخی اهل بهشت

پنجم: شفاعت به خاطر اخراج برخی مؤمنان گنهکار از جهنم و آن زمانی است که به موجب قانون عدل الهی آنان در جهنم به کیفر و سزای گناهان شان رسیده و دوران محکومیت خود را گذرانده باشند.

پذیرش یا رد شفاعت، به حکمت و ارادهٔ پروردگار دانا بستگی دارد و در باب فضل یا دادگری او مورد ارزیابی قرار می گیرد.

# شروط شفاعت:

باید خاطر نشان کردکه شفاعت در روز قیامت مشروط به سه شرط ذیل است:

۱ - اجازه و اذن خداوند کلله برای شفاعت کننده.

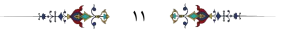
۲ – رضایت و موافقت پروردگار در مورد مشفوع له.

۳ – مسلمان و موحد بودن كسيكه برايش شفاعت مىشود.

قرآن كريم با اشاره به شرط اول مى فرمايد: (مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِه) (بقره آيت ٢٥٥).

ترجمه: كيست كه در نزد او جز به اجازهٔ او شفاعت كند؟.

و در مورد شرط دوم نیز میفرماید: (وَلَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَا لِمَنْ أَذِنَ لُه) السباء آیت ۲۳ «هیچ شفاعتی نزد او سودی ندارد جزبرای کسانی که اجازه داده است.»



ونيزمى فرمايد: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلاَّ لَمنِ ارْتَضَى لَهُم ﴾. (انبياء آيت ٢٨).

وآن (فرشتگان) شفاعت نمی کنند مگر برای کسی که خداوند ﷺ (به شفاعت برای وی) راضی است).

در مورد شرط سوم: نصوص قرآن کریم وسنت نبوی دلا لت دارند که الله تعالی تنها برای مومنان موحد اجازه شفاعت میدهد، اهل کفر و شرک از این شفاعت بهره مند نخواهند شد چنانچه خداوند کله درین مورد می فرماید:

﴿ فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ (سوره مدثر آيت (٤٨).

ترجمه: شفاعت، شفاعت كننده گان به حال آنان سودى نمى بخشد.

هم چنان رسول اکرم ﷺ می فرماید: هر پیامبری را دعای مستجاب بود، و هر کدام از ایشان در استفاده از دعای خویش عجله کردند، جز من که دعایم را برای امتم به روز رستاخیز نگاه داشتم و این دعاء إن شاء الله هر فردی از امت مرا که وفات نماید در حالیکه برای خداوند ﷺ شریک قرار ندهد شامل می گردد. (صحیح مسلم صـ ۱۹۹)

# ثبوت شفاعت درروزقیامت:

با مراجعه به نصوص شریعت درمی بابیم که، شفاعت عمومی در روز رستاخیز از آن پیامبر الله اسلام حضرت محمد الله می باشد و در محدودهٔ شفاعت مأذون از طرف خداوند الله قرار دارد. احادیث صحیح زیادی شفاعت را به اثبات رسانده است از جمله حدیثی که به روایت جابر رضی الله عنه به نقل از پیامبر الله است که فرمود:

(شفاعتي لأهل الكبائرمن امتي).

ترجمه: شفاعتم برای مرتکبان گناهان کبیره از امتم میباشد. (رواه ترمذی وابوداود).

# درس چهارم: مقام صحابهٔ کرام

صفحه: ٧

وقت: ۴۵ دقیقه (یک ساعت درس).

اهداف درس: شاگردان باید:

- مقام اصحاب كرام را بدانند.

- به ویژگی های صحابه آشنایی حاصل نمایند.

- دوستی باصحابه را درک کرده و آنرا به دیگران بیان کرده بتوانند.

- به مطالعه سیرهٔ صحابه کرام علاقه مند شوند.

# دانش لازمي

#### - تعريف صحابه

صحابه از صحبت به معنی همراهی نمودن بر محور اطاعت را گویند.

صحابی در اصطلاح: کسی را گویند که پیامبر رادیده و به او ایمان داشته و بر اسلام وفات یافته باشد.

# - مقام اصحاب كرام

مقام ومنزلت اصحاب پیامبر عَيْكُ و نیز عدالت و درستكار بودن آنان امر بدیهی و پذیرفته شده نزد اهل اسلام است. بناء لازم می دانیم كه منزلت و مقام صحابه را از دید قرآن، احادیث نبوی و اقوال علماء بیان داریم.

# مقام و منزلت صحابه از دید گاه قرآن:

الف- خداوند ﴿ الله مي فرمايد:

﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحًا قَرِيًّا﴾ (سوره الفتح آيت ١٨).

ترجمه: خداوند هی از مؤمنان هنگامیکه در زیر درخت با تو بیعت کردند-راضی و خوشنود شد خدا آنچه را در درون دلهایشان نهفته بود می دانست، از این رو آرامش را بر دلهایشان نازل کرد و پیروزی نزدیکی بعنوان پاداش نصیب آنها فرمود .

خداوند علی در ین آیت بیان نموده است که او تعالی از مؤمنانی که در زیردر خت با پیامبر علی ایمان و صداقتی که در دلهایشان پیامبر علی ایمان و صداقتی که در دلهایشان

نهفته بود را میدانست بنابر این آرامش را بر آنها فرود آورد، پس در اینجا خداوند کاله به صداقت و راستی ایمان این قومی که زیر درخت با پیامبر گیا بیعت کرده اند گواهی میدهد.

ب - ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَا تُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلِلّهِ مِيرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا يَسْتَوِي مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلُوا وَكُلّا وَعَدَ اللّهُ الْحُسْنَى وَاللّهُ بِمَا قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلُوا وَكُلّا وَعَدَ اللّهُ الْحُسْنَى وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (سوره الحديد آيت ١٠).

یعنی: چه عذری برای شما ست که در راه خدا انفاق نمی کنید درحالی که میراث آسمانها وزمین همه از آن اوست (وکسی چیزی را با خود نمی برد) کسانی که قبل از پیروزی فتح مکه انفاق کردند و جنگیدند (باکسانی که پس از پیروزی انفاق کردند) یکسان نیستند؛ آنها بلند مقامتر از کسانی هستند که بعد از فتح مکه انفاق نمودند و جهاد کردند؛ و خداوند شه هر دو وعدهٔ نیک داده و خدا با آنچه انجام میدهید آگاه است و پاداش آن را به شما خواهد داد.

ج - ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (سوره الحشر آیت ۹).

ترجمه: و کسانی که در این سرا (سرزمین مدینه) و در سرای ایمان پیش از مهاجران مسکن گزیدند، هر مسلمانی را بسوی ایشان هجرت کند دوست دارند، و در دل خود نیازی به آنچه به مهاجران داده شده احساس نمی کنند، و آنها را بر خود مقدم می دارند هر چند خودشان بسیار نیازمند باشند، و کسانی که از بخل و حرص نفس خویش باز داشته شده اند رستگارند.

د - ﴿ مُّحَمَّدُ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشَدًاء عَلَى الْكُقَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ النُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ ٱلذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ سوره الفتح آيت ٢٩.

قرجمه: محمد فرستاده خداست، و کسانی با او هستند در برابر کفار سرسخت و شدید و در میان خود مهربان اند، پیوسته آنها را در حال رکوع و سجود می بینی در حالیکه همواره فضل خدا و رضای او را می طلبند (تا آنان را به بهشت وارد نماید) نشانه (اطاعت) آنها (از خداوند شن در صور تشان در اثر سجده (وعبادت) نمایان است (مراد این است که اثر عبادت و صلاح و اخلاص برای خداوند شن متعال بر چهرهٔ مومن آشکار می شود) این توصیف آنان در تورات و توصیف آنان

در انجیل است، همانند زراعتی که جوانه های خود را خارج ساخته، سپس بر تقویت آن پرداخته تا محکم شده و بر پای خود ایستاده است و بقدر نمو و رشد کرده است که زارعان را به شگفتی وا می دارد؛ این برای آن است که، کافران را به خشم آورد (یعنی: حق تعالی مسلمانان را بسیار نیرومند می گرداند تا مایه خشم و غیظ کافران گردند ولی) کسانی از آنها را که ایمان آورده و کار های شایسته انجام داده اند، خداوند گرفته و عدهٔ آمرزش و اجر عظیمی (که بهشت است) داده است. با توجه به آیات فوق روشن شد که صحابه و یاران پیامبر شاش مقام ومنزلت خاصی دارند.

# مقام ومنزلت صحابه ازدید احادیث نبوی:

الف - عن ابى سعيد الخدرى قال: قال النبى عَلَيْكُ: لاتسُبّوا اصحابى فلوان احدكم انفق مثل احد فهبا ما بلغ مد احدهم ولانصيفه (متفق عليه).

**ترجمه:** درحق اصحابم سخنان زشت و ناشایست نگوئید، اگریکی از شما به اندازه کوه احد طلا خرج کند باز هم نمی تواند با یکی دو مشت انفاق صحابه و حتی نصف آن برابری کند.

ب - (عن عمر قال: قال رسول الله عَيْكَةُ: اكرموا اصحابي فانهم خياركم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ).

ترجمه: پیامبر عَلِی فرمود: اصحابم را احترام نمائید؛ زیرا آنان بهترین شما اند سپس کسانیکه بعد از آنان هستند و کسانی که بعد از آنها اند. (رواه النسائی).

ج - عن عمران بن حصين قال: قال رسول الله ﷺ: ( خيرامتي قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم).

ترجمه: بهترین امت کسانی هستند که، در عصر من زندگی می کنند، سپس کسانی که از پی آنها می آیند (تابعین) سپس آنانیکه به دنبال آنها می آیند (تبع تابعین). متفق علیه.

د - عن جابرعن النبي ﷺ قال: ( لاتمسُّ النارُ مسلماً رآني اورآ من رآني).

ترجمه: آتش دوزخ نمی رسد کسی را مرا دیده باشد ونه کسی راکه یاران مرا دیده باشد.رواه الترمذی.

ه - (لا يدْخُلُ النَّارَ إِن شاءالله - من أصحاب الشَّجَرَة أحدُ الذين بايَعُوا تَحْتَها).

**ترجمه:** - اگرخدوند بخواهد - به دوزخ نمی رود هیچ یکی از اصحاب شجره که در زیر آن بیعت نمودند.

# در س پنجم و ششم: يمين و اقسام آن

صفحه: ۹ و ۱۱.

وقت: ۴۵ دقیقه (یک ساعت درسی).

اهداف درس: شاگردان باید:

- معنى ومفهوم سوگند را بدانند.
- به انواع واقسام سوگند آشنایی حاصل نمایند .
- هریک از حکم شرعی سوگند را بیان کرده بتوانند.
- معتقد شوند که سو گند صرفا به نام خداوند علله خورده میشود.

# دانش لازمي

#### - تعریف یمین:

یمین کلمهٔ عربی است و جمع آن أیمان یا أیمن بوده و در لغت به چندین معنی بکار برده شده است مثل: قوت، قسم، برکت، دست راست و جهت راست، ونقطهٔ مقابل آن یعنی جانب چپ. یمین در اصطلاح عبارت است از: توکید یک حکم با ذکر شی معظم بطور مخصوص. از تعریف فوق پیداست که یمین مخصوص به سوگند می باشد.

# انواع و اقسام يمين:

- ١- سوگند لغو.
- ٢- سوگند غموس.
- ٣- سوگند منعقده.
- سو گند لغو و حکم آن:

سو گند لغو، سو گندی است که بدون قصد و نیت باشد؛ مانند که کسی بگوید: به خدا باید بخورید یا بنوشید و غیره، که قصد سو گند ندارد.

این سوگند منعقد نمی شود و موجب باز خواست هم نمی گردد و کفاره ای هم ندارد.

خداوند ﷺ متعال مى فرمايد: ﴿ لاَ يُؤَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغوِ فِي أَيمَانِكُم، وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَت قُلُوبُكُم ﴾ (بقره: ٢٢٥)

ترجمه: خداوند ﷺ شما رابه خاطر سو گندهایی که بدون توجه یاد می کنید مؤاخذه نخواهد کرد ولی شما را در برابر آنچه دلهایتان کسب کرده (و از روی اراده و اختیار بوده) مؤاخذه می کند.



ونيز مي فرمايد:

﴿ لاَ يُؤَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغِوِ فِي أَيمَانِكُم، وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ الأَيمَان ﴾ (مائده: ٨٩)

ترجمه: خداوند ﷺ شما را به خاطر سو گندهای بیهوده و بی اراده باز خواست نمی کند ولی شما را در برابر سو گندهایی که از روی قصد و اراده خورده اید مؤاخذه می کند».

از عایشه (رضی الله عنها) روایت است: آیهٔ ﴿لاَیُوَاخِدُکُمُ اللهُ بِاللَّغوِ...﴾ درباره سوگندهایی مانند «نه والله» و «بلی والله» نازل شده است» بخاری

# سو گند غموس (دروغ) و حکم آن:

سو گند غموس سو گند دروغ است که با آن حقوق برخی ها پایمال می شود، یا سو گندی است که با آن قصد فسق و خیانت کنند و به غموس (فروبرنده) نامگذاری شده چون باعث فرورفتن صاحبش در گناه و سپس در آتش می شود.

این سوگند از بزرگترین گناهان کبیره است و هیچ کفارهای ندارد، چون خداوند گله متعال می فرماید: (وَلَکِن یُؤَاخِذُکُم بِمَا عَقَدتُمُ الأیمَان) . یعنی:ولی شما را در برابر سوگند هایی که از روی قصد و اراده خورده اید مؤاخذه می کند.

این سو گند منعقد نمی شود؛ چون سو گند منعقده سو گندی است که امکان دادن کفاره در آن و جود داشته باشد. و در سو گند غموس وفا به سو گند اصلاً امکان ندارد و بر کار خود یاد نمی شود خداوند متعال می فرماید: ﴿وَلاَ تَتَخِذُوا أَیمَانَکُم دَخَلاً بَینَکُم فَتَزِلَ قَدَمٌ بَعَدَ ثُبُوتِهَا وَ تَذُوقُوا السُّوءَ بِمَا صَدَدتُم عَن سَبیل الله وَلَکُم عَذَابٌ عَظیم ﴾ (نحل: ۹۴)

یعنی: سوگندهایتان را در میان خود وسیله نیرنگ و فساد نسازید (و مردمان را به قسمهای دروغ گول نزنید و از راه راست بدر نکنید اگر سوگند و قسم یاد کنید و بدان وفا نکنید این امر) سبب می شود که گامهای ثابت، از جای بلغزد و به سبب جلوگیری از راه خدا دچار بلا و بدی شوید و در آخرت عذاب بزرگی داشته باشید.

# طبرى (رحمه الله) مينويسد:

معنی آیه ﴿وَلاَ تَتَخِذُوا أَیمَانَکُم دَخَلاً بَینَکُم﴾ این است که: سوگندهای خود را وسیلهٔ فریب و خیانت در وفای به پیمانهای خود با کسانی که پیمان بسته اید، قرار ندهید، تا آنان بدینوسیله به شما اطمینان کنند در حالی که شما در دل قصد خیانت دارید. الطبری ج۱۶۶/۱۴.

از عبدالله بن عمرو روايت است كه پيامبر عَيَّالَة فرمود: (الكبائر: الإشراك بالله، و عقوق الوالدين، و قتل النفس، واليمين الغموس).

ترجمه: گناهان کبیره عبارتند از: (شریک قرار دادن برای خدا،نافرمانی والدین، کشتن کسی (به ناحق) و سوگند غموس.

از ابوهريره روايت است كه پيامبر عَيَّالَةُ فرمود: (خمس ليس لهن كفارة: الشرك بالله عزوجل، و قتل النفس بغير حق، أو نهب مؤمن، أو الفرار من الزحف، أو يمين صابرة يقتطع بها مالا بغير حق).

ترجمه: پنج گناه کفاره ندارد: شریک قرار دادن برای خداوند کشی کشتن کسی به ناحق، غارت کردن (مال) مؤمن، فرار از میدان جنگ و سوگند غموسی که با آن مالی به ناحق گرفته شود.

# سوگند منعقده و حکم آن:

سو گند منعقده سو گندی است که شخص برای تأکید انجام یا ترک کاری (در حال یا آینده و نه بر گذشته) آن را با قصد یاد می کند، و بر آن مصمم است.

اگر به سو گندش وفا کرد گناهی بر او نیست، ولی اگر وفا نکرد، باید کفاره بدهد، به دلیل فرموده خداوند متعال:

﴿ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَت قُلُوبُكُم ﴾ ( (بقره: ٢٢٥)

ترجمه: ولى شما را در برابر آنچه دلهايتان كسب كرده (واز روى اراده و اختيار بوده) مؤاخذه مى كند.

# كفاره يمين:

كفاره سوگند يكي از امور ذيل است:

۱ – سیر کردن ده مسکین از غذاهای معمولی و متوسطی که به خانواده خود می دهید.

۲ لباس پوشانیدن ده مسکین.

٣- آزاد كردن غلام.

اگر کسی نتواند یکی از این موارد را به جای آورد باید سه روز روزه بگیرد.

ولى اگر بتواند يكى از سه مورد فوق را انجام دهد، جايز نيست روزه را كفاره سوگندش قرار دهد. خداوند متعال مى فرمايد: ﴿ لاَيُوَاخِذُكُمْ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُوَاخِذُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمْ الأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسْوَتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاَثَةٍ أَيَّامٍ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾ (مائده: ٨٩)

«خداوند گلشما را به خاطر سوگندهای بیهوده و بی اراده مؤاخذه نمی کند ولی شما را در برابر سوگندهایی که از روی قصد و اراده خورده اید مؤاخذه می کند، کفاره این گونه سوگندها عبارت است از: خوراک دادن به ده نفر مسکین، از غذاهای معمولی و متوسطی که به خانواد خود می دهید یا جامه دادن به ده نفر از مساکین و یا آزاد کردن بردهای، اما اگر کسی (هیچ یک از این سه کار را نتوانست و توانایی انجام آنها را) نیافت، سه روز روزه (بگیرد) این کفاره سوگندهایی است که می خورید.

#### درس هفتم: شرك

صفحه: ۱۳

وقت: ۴۵ دقیقه (یک ساعت درسی).

اهداف درس: شاگردان باید:

- مفهوم و معنى شرك را بدانند.
- شرك چگونه يك عملي است؟ را بفهمند.
- مواردی که از اعمال شرک شمرده می شود بیان کرده بتوانند.
  - ازعمل شركى متنفرشوند.

# دانش لازمي:

قبل از اینکه به بیان انواع و اقسام شرک برویم، در نخست لازم است معنی و مفهوم ، اضرار آن را ونیز پیکار اسلام با شرک را بشناسیم، زیرا شناخت انواع و اقسام شرک وابسته بر شناخت معنی و مفهوم آن می باشد.

#### تعریف شرک:

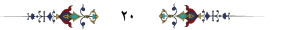
شرک: شرک کلمه عربی بوده و نیز یکی از اصطلاحات قرآنی است که بیشتر از آن در کلام خداوند کلله به کار برده شده است در لغت به معنی سهیم شدن در چیزی و یا سهیم گرداندن چیزی را گویند و شریک را از آن جهت شریک می گویند که در چیزی با هم سهیم اند.

و شرک در اصطلاح: یعنی شریک قرار دادن چیزی یا کسی در ربوبیت خداوند کا یعنی در ذات، افعال و صفات او، یا در الوهیت خداوند کا یعنی در معبودیت او، یا در هردوی آن است این موضوع در بحث توحید بیان می شودزیرا این مسئله یکی از لوازم توحید است توحید یعنی یکتا دانستن خداوند کا در ربوبیت و الوهیت است، پس شرک درست در نقطه مقابل توحید قرار دارد.

#### ييكار اسلام با شرك:

اسلام به منظور نجات انسان از هر ذلتی در برابر هر موجودی بجز ذات الله، به مبارزه بر خواسته ومیخواهد که عبادت و طاعت و خشوع تنها برای کسی باشد که دایمی است و تغیر در او راه ندارد.

و از طرف دیگر اسلام به همان پیمانه ای که به توحید اهمیت قایل است، به همان پیمانه در برابر شرک حساسیت نشان میدهد، و هر پندار و گفتار و کرداری که در آن شرک وجود داشته باشد و



یا احتمال شرک در آن متصور باشد و منتهی ومفضی به شرک شود قاطعانه برخورد مکیند، و مردود میشمارد و بر ضد آن مبارزه می کند، قرآن شرک را ظلم عظیم و گناه نا بخشودنی (در آخرت) خوانده می فر ماید:

﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيِّم ﴾ - لقمان: (١٣).

و نيز مي فرمايد:

﴿إِنَّ اللّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء وَمَن يُشْرِكْ بِاللّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ النساء آيت (٤٨).

ترجمه: مسلماً خداوند ﷺ هرگز شرک نمی بخشد و پایین تر از آن را برای هر کی بخواهد ((و شایسته بداند)) می بخشد و آن کس که برای خدا شریکی قرار دهد گناه بزرگی مرتکب شده است.

اسلام برای حفظ عقیدهٔ ناب توحیدی و ا نحصار ربوبیت و الوهیت در ذات اقدس آفرید گار عالم و تخصیص عبادت و پرستش برای او و تنزیه او از شریک و نظیر. مثل و همتا، با هر گونه اوهام و خرافات اعلان جنگ داده او همه دروازه هایی را که از آن بوی شرک می آید، مسدود کرده است. بطور مثال رسول اکرم از مراجعه به کاهنان و غیب گویان و تصدیق اقوال آنان سخت منع کرده، می فرماید:

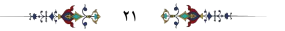
﴿ مَن أَتَى كَاهِناً فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَد كَفَرَ بِمَا أُنزِلَ عَلَى مُحَمَّد).

**یعنی:** هر کی نزد غیب گوی برود و آنچه را که او بگوید تصدیق و باور کند، در حقیقت بر آنچه بر محمد نازل شده کفر ورزیده است.

همچنان اسلام از غلو و افراط در تعظیم و احترام پیامبران، امامان و صالحان به شدت نهی می کند. چنانچه خداوند اهل کتاب ((یهود و نصاری)) را که در باره حضرت عزیر و حضرت عیسی دچار غلو شدند، مخاطب قرار داده می فرماید:

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ ﴾. سوره المائدة (٧٧).

ترجمه: ای اهل کتاب در دین خود به ناحق غلو نکنید" علتی که در اسلام در این مورد تا این حد سخت گیری نشان داده این است که، بشریت اولین بار از همین طریق در گودال شرک و کفر سقوط کرده است. چنانچه رسول اکرم شمی می فرماید: (اِیًّا کُم وَالغُلو فَإِنَّمَا أَهَلَک مَن کَانَ قَبلَکُم الغُلو) مسند الاحمدوسنن الترمذی-



**ترجمه:** از غلو و افراط و زیاده روی، اجتناب کنید؛ زیرا امت های پیش از شما را غلو در هلاکت انداخت"

همچنان، امام بخاری از حضرت عبدالله بن عباس میسی روایت می کند که از زمان حضرت آدم علیه السلام تا بعثت حضرت نوح اللی مردم همه موحد بودند و اولین بار در زمان حضرت نوح اللی بود که شرک ظهور کرد، و علت آن این بود که در میان قوم نوح افراد صالحی به نام های ود، سرواع، یغوث و یعوق ونسر وجود داشتند که، از اعتبار و نفوذ معنوی زیادی برخوردار بودند و زمانی که ایشان وفات کردند، پیروانشان از فرط محبت و علاقمندی به آن ها تندیس ها و تمثال های ایشان را درست کرده بطور یادگار در مراکز و محافل خویش نصب نمودند، تا با دیدن تصویرهای ایشان یاد آنها در خاطره ها یشان زنده شود و شوق عبادت پروردگار در دل ها یشان بیشتر گردد. اما چند نسل بعد هدف اصلی فراموش گردید وبا تلبیس ابلیس، هر کدام از آن مردان صالح به خدای مستقل مبدل گشته همراه آفرید گار جهان به پرستش گرفته شدند ۱

و هم چنان کنفویسوش، زرتشت، بودا، مهاویرا و اخیراً حضرت عیسی هیچ کدام ادعای الوهیت نداشتند و خود را از سطح یک معلم یا مرشد و یا پیامبر بالاتر نمیدانستند، بعد از مرگشان در اثر غلو و افراط پیروانشان آنها را به مقام الوهیت رساندند، از همین جهت اسلام این دروازه را برای همیشه مسدود نگه داشته همواره بر ضرورت تفریق میان مقام الوهیت و مقام عبودیت تأکید ورزید است. بطور مثال در کلمه شهادت که روزانه ده ها مرتبه از جمله در آذان ها و نمازها بطور مخفی و علنی تکرار می شود، پس از ذکر الوهیت پروردگار بلا فاصله بر عبودیت و بندگی رسول اکرم شخ تأکید می نماید. و خود آن حضرت بیش امر می کند که: (لا تُطرُونی کما أطرت النصاری ابن مریم إنما أنا عبدالله ورسوله).

ترجمه: در ستایش من زیاده روی نکنید، همچنان که نصارا در ستایش پسر مریم زیاده روی کردند من تنها بندهٔ خدا و فرستادهٔ اویم.

از آنجا که غلو و زیاده روی در تعظیم انبیاء و اولیا و صالحین، اکثرا بعد از مرگشان و بر سر قبرهایشان صورت می پیذیرد، دین اسلام به خاطر جلوگیری از این امر، نماز خواندن یا عبادت کردن بر سر قبر ها و به سوی آن ها را ممنوع قرار داده است. چنانچه رسول اکرم هم می فرماید: (لَعَنَ اللّهُ الْیَهُودَ وَالنّصَارَی اتَّحَذُوا قُبُورَ أَنْبِیَائِهِمْ مَسْجِدًا).

توجمه: نفرین خدا بر یهود و نصارا که قبور پیامبران شان را عبادتگاه ساختند.



همچنان پیامبر اکرم ﷺ به منظور جلوگیری از تعظیم قبور صالحین از نشستن بر سر آن ها و از اعمار ساختمان بر فراز آن ها بطور مطلق نهی فرموده است.

علمای حنفی، از جمله امام محمود آلوسی، مولانا شبیر احمد عثمانی، علامه ظفر احمد عثمانی، با استناد به این حدیث، بر حرمت احداث تعمیر بر سر آن ها، حکم داده این عمل را وسیله وذریعه برای شرک دانسته اند.

# اضرار شرك

شرک ضرر و زیان های زیادی دارد که برخی از آن ها از این قرار است:

# ۱- گناه نا بخشودنی است:

شرك گناه نابخشودني است، چنانچه خداوند کاله ميفرمايد:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفُرُ أَن يُشْرَكَ به وَيَغْفُرُ مَا دُونَ ذَلكَ لَمَن يَشَاء ﴾ انساء آيت (٤٨).

ترجمه: مسلماً خداوند ﷺ هر گز شرک را نمی بخشد و پایین تر از آن را برای هر کی بخواهد.

# ۲- سبب نابودی عمل می گردد:

شرک سبب نابودی و محو اعمال می شود، و تمام کار های خوب انسان توسط شرک نابود میشود. پس شرک با خداوند که مانند زهر خوردن است که تمام زحمت های عمررا نابود می کند طوریکه خداوند که می فرماید:

﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُو اْ يَعْمَلُونَ ﴾ انعام آيت (٨٨).

ترجمه: هر گاه به خداوند ﷺ شرک ورزند تمام اعمال آنان حبط و نابود می گردد.

# ۳- اضطراب وتشویش را به بارمی آورد:

این یک حقیقت است که انسان نمی تواند همه مردم را از خود راضی نگه دارد چون تعداد مردم زیاد اند و هر کدام توقعات خودرا دارند،انسان وقتی در برابر تقاضاهای گوناگون قرار می گیرد دچار اضطراب و تشویش می شود، زیرا رضایت هر فرد و گروهی باعث ناراضی شدن شخص و گروهی دیگر می شود اینجاست که، مسئاله توحید و شرک به میان می آید، انسان موحد تنها در فکر راضی ساختن خداوند شخاست وی هیچ توجهی به این ندارد که، مردم و یا گروه ها چی می خواهند و در نتیجه از آرامش خاصی برخوردار می شود.

در ارتباط به مطلب فوق به دو آیت قرآن کریم توجه کنید:

﴿ أَأَرْبَابٌ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارِ ﴾ يوسف (٣٩).

ترجمه: آيا انسان چند ارباب داشته باشد بهتر است يا تنها يک خداي واحدوقهار؟.

یعنی: انسان در فکر راضی کردن یک خدا باشد، آرامش دارد یا در فکر راضی کردن چندین خدا آن هم با سلیقه ها و طبعیت های گوناگون.

ب - ( ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَاء مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَّمَا لِّرَجُلِ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا.

ترجمه: خداوند هم مثلی زده است مردی را که مملوک شریکانی است که درباره او همیشه با هم به مشاجره مشغول اند، و مردی که تنها تسلیم یک نفر است آیا این دو یکسانند؟.

این دو آیت فوق مطلب مارا بسیار خوب توضیح میدهند اکنون شما بگوید: اگر کسی تنها تسلیم یک نفر باشد در آرامش است یا کسی که تحت سرپرستی چند نفر شریک بد اخلاق باشد.

# ٤- تزلزل در شخصيت:

قرآن كريم مى فرمايد: ﴿ وَمَن يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاء فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانِ سَحِيقٍ﴾ حج آيت (٣١).

ترجمه: کسی که به خداوند کاش شرک بورزد، مانند آن است که از آسمان پرتاب شود، و مورد هجوم پرندگان قرار گیرد و طعمهٔ آنها شود و یا توسط بادی تند در جای دور افگنده شود.

#### ٥-اختلاف و تفرقه در جامعه:

در جامعه توحیدی، فقط یک حکم و قانون وجود دراد، آن هم حکم و قانون خداوند گله میباشد اما در جامعه شرکی، به جای یک قانون، مقررات و راه های متفاوتی به وجود می آید و هر کسی در فکر و تأیید همان راه و چیزی است که، به وجود آورده طوریکه قرآن می فرماید: ﴿إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءنَا فَأَضُّلُونَا السَّبیلا ﴾. احزاب (۲۷).

توجمه: ما رؤسا و بزرگان خویش را اطاعت کردیم" و مردم در فکر برتری جویی بر یکدیگر هستند و هرحزب و گروهی فقط به آنچه نزد خود شان است دل خوش می کنند و کاری به حق و باطل ندارند، تنها به مفکوره و راه خود اصالت قایل هستند و برای مخالفان خود هر چند حق به جانب هم باشند ارزشی قایل نیستند طوریکه قرآن می فرماید: (کُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَیْهِمْ فَرِحُونَ) الروم آیت (۲۲).

ترجمه: هر گروهی به آنچه نزد آنهاست دل خوش کردند.

در گیری ها و تفرقه های اجتماعی از آثار شرک است طوریکه قرآن کریم می فرماید: ﴿وَلَا تَكُونُوا مِنَ اللهُ مُن الله مِنَ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِن الله مِنْ الله مِنْ

#### ۶-سبب تذلیل واهانت انسان میگردد:

شریک گرفتن به الله تعالی در حقیقت توهین کرامت انسانی و تذلیل حیثیت او محسوب میگردد؛ زیرا الله تعالی همراه باعلمی که به انسان داده تمام موجودات زمین و آسمان را برای انسان مسخر گردانیده است؛ ولی انسان با وجود این فضیلت و امتیاز قدر خود را نشاخته وعناصر واجزای این کائنات را (که الله تعالی برایش مسخر گردانیده) برای خود اله ومعبودان گرفته وبه آن تضرع وبنده گی مینماید وبدین ترتیب حیثیت خود را پائین می آورد الله تعالی در این مورد میفرماید: ﴿وَمِنْ آیاته اللّیْلُ وَالنّهَارُ وَالشّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا تَسْجُدُوا لِللهً مُسْ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِللهِ الّذِي خَلَقَهُنّ إِنْ كُنْتُمْ إِیّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ فصلت: ۲۷.

ترجمه: از دلائل قدرت او (الله) شب و روز وآفتاب ومهتاب است سجده نکنید افتاب و مهتاب را و سجده کنید الله را که آفرید این چیزها را اگر هستید که خاص او را عبادت میکنید.

#### ٧-آشيانة خرافات است:

شرک ظلم بزرگ است: خداوند ﷺ شرک را ظلم بـزرگ خوانـده است وميفرمايـد: ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ سورهٔ لقمان. مشرک برخلاف حقيقت يک چيز را به خدايي گرفته و کسي ديگر جز الله تعالى را رب خود مي گويد پس اين ظلم است که در مقابل خداوند ﷺ نموده است زيـرا خود را بنده مخلوقي مثل خود گردانيده در حاليکه الله تعـالى او را از او حُرِّ (آزاد) خلق نمـوده است؛ وهمچنان اين عمل وي بر ديگران نيز ظلم است؛ زيرا به او آنچه را قائل شده که حق او نيست.

# ٨-مصدر خوف وبي اطميناني است:

چون كار درست را اختيار نكرده است. عقل وى هم اطمينان كامل پيدا نمى كند؛ پس از جوانب مختلف در هراس و او هام مىباشد وخداوند الله اين مطلب را چنين بيان ميكند: ﴿سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الله عَلَا الله مَا لَمْ يُنَزِّلْ به سُلْطَانًا ﴾ آل عمران: ١٠١

ترجمه: اکنون می افگنیم در دلهای کافران هیبت را به آن سبب که شریک قرار دادند با الله چیزی را که فرود نیاورده الله به آن هیچ دلیل.

# ۹-سبب تأخير كارهاى مفيد ميگردد:



ترجمه: و می پرستند این مشرکان به جز الله چیزی را که ضرر نکند ایشانرا و سود نرساند ایشانرا میگویند (مشرکان) این ها شفیعان ما اند نزد الله.

# برخي از اعمال شرك:

- ۱. هر گونه عبادت مالی وبدنی که برای شخصی منحیث عقیده صورت گیرد.
  - ٢. نسبت دادن هر گونه علم غيب به شخصي.
  - ٣. هر ذبحي كه به غير نام الله صورت گيرد.
  - ٤. هر نذريكه براى غرض نزديكي به غير از خداوند على باشد.
  - ٥. سوگند یاد کردن به غیر الله در حال داشتن اعتقاد و احترام.
  - ٦. استفاده از گره ها(بندك) مُهره ها و امثال آن به امید شفاء.

۷-عمل سحر، کهانت و جادو و فال حرام از جمله شرکیات محسوب می شود و کسانی که به آن اعتقاد و باور دارند مشرک هستند زیرا در سحر علاوه از خداوند گالهٔ از جنیات و شیاطین استعانت خواسته می شود.



#### درس: هشتم: انواع شرك

صفحه: ۱۵

وقت: ۴۵ دقیقه (یک ساعت درسی)

اهداف درس: شاگردان باید:

- انواع شرك را درست بفهمند.

- تعریف هر یک از اقسام شرک را بدانند.

- شرک خفی را بیان کرده بتوانند.

- بدانند که شرک ظلم بزرگ است.

دانش لازمي

شرك اصغر

شرك اكبر

عبادت به غیر الله، شریک ساختن غیر در ربوبیت و الوهیت و یا برابر کردن غیر الله بـا الله تعـالی را شرک اکبر گویند.

وآن عبارت از گناهی است که اگر انسان بر آن بدون توبه بمیرد به هیچ صورت بخشیده نمی شود، چنانچه الله تعالی میفر ماید:

﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء ﴾ نسأ: ١١۶

ترجمه: هر آئینه الله نمیبخشد کسی را که شرک آورد بروی و میامزد سوی شرک کسی راکه بخواهد (که برایش مغفرت نماید) هم چنان در رابطه با شرک اکبر الله تعالی میفرماید. (مَنْ یُشْرِكْ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلْیهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّار).

# درس نهم: رياء

صفحه: ۱۷

وقت: ۴۵ دقیقه (یک ساعت درسی).

اهداف درس: شاگردان باید:

- معنی ومفهوم ریا رابدانند.
- ازحكم شرعى ريا معلومات بدست بياورند.
- ریا چه زیان واضرار تربیتی دارد؟ بیان کرده بتوانند.
  - باور كنند كه رياشرك اصغراست.
  - از تمام انواع شرک خود داری کنند.

#### دانش لازمي

#### - معنى ومفهوم رياء:

ریا در اصل از کلمه «رؤیت» گرفته شده است و به معنای تظاهر کردن به نیکی، دورویی و نفاق و انجام کار برای نشان دادن به دیگران آمده است.

در اصطلاح عبارت است از آنکه انسانی بخواهد با ارائه کارهای نیک مقام و منزلتی در دل مردم پیدا کند. یعنی فرد در حضور مردم برای کارهای نیک شاد و شتابان بوده و در تنهایی بی حال و کسل باشد، چنانچه از او تعریف کنند سعی و تلاش کرده و اگر از او بد بگویند کم کاری مینماید معلوم می شود این شخص ریا کار است.

خداوند متعال ویژگی های ریاکاران منافق را این چنین بیان می کند:

﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلاَةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَآؤُونَ النَّاسَ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللّهَ إِلاَّ قَليلاً ﴾ نساء: ١٤٢ .

**ترجمه:** منافقان با خدا نیرنگ می کنند و حال آنکه او با آنان نیرنگ خواهد کرد و چون به نماز می ایستند با کسالت بر می خیزند و با مردم ریا می کنند و خدا را جز اند کی یاد نمی کنند.

ریا کاری جزء صفات منافقان است و انسان مسلمان تا جایکه ممکن است باید از آن دوری نماید و قلب و نیت درونی اش را پیوسته برای خداوند ﷺ پاک و خالص نگه دارد، پیامبراسلام ﷺ فرموده است:

(إنَّ اللهَ لاَ يَنظُرُ إلى أجسَادِكُم وَ لاَ إلى صُورَكُم، وَ لَكِن ينظر إلى قُلُوبكُم (مسلم).

ترجمه:همانا خداوند الله عن ها و پیکره های شما نمی نگرد، بلکه به دلها و اعمال شما می نگرد. ریاکاری شرک اصغر است:

مسلمان ريا نمى ورزد زيرا كه ريا شريك قرار دادن با خداوند على است. پيامبر عَيَّالَةُ مى فرمايد: (إنَّ أُخْوَفَ ما أَتَخُوَف على أُمتى الإشراك بالله، أما إنى لستُ أقول: يعبدون شمسًا و لا قمرًا و لا وَتَدًا، ولكن أعمالا لغير الله و شهوة خفية). ابن ماجه]

توجمه: بیشترین ترس و نگرانی من برای امتم تنها شرک به خداست، منظور من این نیست که: آن ها خورشید یا ماه و یا بت خواهند پرستند، بلکه کارهایی بخاطر غیر خدا و شهوت و تمایل پنهانی می کنند .

و نيز فرموده است : (إنَّ أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر، قالوا: و ما الشرك الأصغر يا رسول الله؟ قال عَلَيْكَم الله؟ قال عَلَيْكَم الله – عز وجل – يوم القيامة –إذا جرى الناس بأعمالهم – اذهبوا إلى الذين كنتم تراءون في الدنيا؛ فانظروا هل تجدون عندهم جزاًء؟) احمد].

توجمه:بیشترین ترس من درباره ی شما شرک کوچکتر است، گفتند: یا رسول الله، شرک کوچکتر چیست؟ آن حضرت عَلِی فرمود: ریاء، خداوند الله عزوجل در روز قیامت و هنگام جزا و پاداش اعمال مردم می فرماید: بروید نزد آنان که در دنیا برای آنان ریا می ورزیدید؛ ببینید آیا پاداشتان را نزد آنان می یابید؟.

به این ترتیب فرد ریاکار پاداشی در برابر کاری که می کند دریافت نمی نماید؛ چون هدف او از آن عمل کسب خوشنودی مردم و مدح و ستایش آنان و دست یافتن به منزلت در بین دیگران بوده است و چیزی در قیامت به عنوان پاداش نخواهد داشت.

جای ریاکار در آتش است: رسول خدا ایگی در یکی از جنگها به یاران خویش خبر داد که فلان کس داخل آتش (جهنم) خواهد شد، فرد مذکور هم همراه مسلمانان در نبرد شرکت داشت. به کارهای آن مرد نگاه کرده و او را در نظر گرفتند تا ببینند قضیه ی او چیست؟ اما مشاهده کردند به سختی در حال نبرد می باشد. صحابه تعجبشان افزون شد ولی کمی بعد چیز عجیبی رخ داد. مرد جنگجو دچار جراحتی شد و شمشیرش را برداشته و با آن به خود ضربتی وارد ساخت. آنگاه صحابه به او گفتند: وای بر تو! آیا خودت را به قتل می رسانی؟ مرد پاسخ داد: من برای آن می جنگیدم تا دیگران بی پروایی مرا دیده و به شجاعت من پی ببرند. آن مرد فوت کرده و سخن رسول خدا می بی برند. آن مرد فوت کرده و سخن رسول خدا می بی برند ساخته است که ریاکاران

اولین گروه عذاب شوندگان در روز قیامت میباشند. سه گروه نخست وارد شوندگان به آتش جهنم اینان هستند: عالم، قاری قرآن و شهید! ریاکار، چون در اعمالشان آن را خالص و پاک برای خداوند گل نه نموده و از آن کارها خوشنودی خدا را منظور نداشتند.

## ریا عبادت ها را باطل می کند

وقتی انسان عبادتی را بدون اخلاص به جای می آورد، درمقابل آن هیچ گونه اجر و پاداشی را دریافت ننموده و درعوض مرتکب گناه و مستحق کیفر می گردند؛ چرا که آن را خالص و پاک برای پروردگار جهانیان نگردانیده است.

فرمودة خداوند على الله الله الله عن الله ع

ترجمه: وای برنمازگزاران، آنان که از نمازشان غافلند. آنان که ریا می کنند. و از [دادن] زکات [و وسایل و مایحتاج خانه] خودداری می ورزند.

کسانی که صدقه و خیرات می دهند و بخاطر کارهایشان منت نهاده و آن را خالص برای خداوند گل انجام نمی دهند، در عوض صدقات خویش اجری از جانب خدا دریافت ننموده و مانند زمین سفت و سختی می شود که در آن هیچ کشتی و کاری به عمل نمی آید، که در قرآن در وصف ریاکار آمده است:

﴿ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانِ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا لاَ يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِّمَّا كَسَبُواْ وَاللّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافرِيَنِ ﴾ (بقرة: ٢٤۴]

ترجمه: پس مَثَل او همچون مَثَل سنگ خارایی است که بر روی آن، خاکی (نشسته) است، و رگباری به آن رسیده و آن (سنگ) را سخت و صاف بر جای نهاده است. آنان (یعنی: ریاکاران) نیز از آنچه به دست آورده اند، بهره ای نمی برند.

خداوند ﷺ عزوجل عبادت ریاکاران را برایشان بیهوده و بی فایده دانسته و میفرماید: ﴿ وَقَدَمْنَا إِلَى مَا عَملُوا مَنْ عَمَل فَجَعَلْنَاهُ هَبَاء مَّنثُورًا ﴾. ( فرقان: ٢٣].

ترجمه: و به هر گونه کاری که کرده اند می پردازیم و آن را [چون] گردی پراکنده می سازیم.

### درس دهم ويازدهم: احكام شرعي

صفحه: ۱۹ و ۲۱

وقت: ۴۵ دقیقه (یک ساعت درسی).

اهداف درس: شاگردان باید:

- تعریف و حکم شرع را بفهمند.

- انواع واقسام شریعت را بدانند.

هریک از اوامر ونواهی را تعریف کرده بتوانند.

- حرام چیست؟ وحلال چیست ؟ هریک را با بیان مثال از قرآن وحدیث بتوانند توضیح دهند.

- برای فهم وفراگیری احکام شرعی علاقه مند شوند.

### دانش لازمي:

## تعریف حکم:

حكم ازديدگاه علماى اصول فقه عبارت است از: خطاب خداوند الله كه به طريق اقتضاء يا تخييريا وضع، به اعمال مكلفين تعلق پيدا مى كند.

منظوراز خطاب خداوند الله کلام مستقیم اویعنی قرآن و کلام بالواسطه ی اویعنی سنت، اجماع وسایرادله ای است که خدای متعال برای شناخت احکام خود قرارداده است.

منظور از اقتضاء طلب ودرخواست است، خواه طلب انجام فعل باشد یاطلب ترک آن، و خواه این دونوع طلب الزامی و اجباری و خواه برسبیل ترجیح.

مراد از تخییر،مساوی بودن انجام و ترک فعل برای مکلف بدون ترجیح یکی از آنها بردیگری و مباح ساختن هردوی آنها برای مکلف میباشد.

منظورازوضع قراردادن یک چیز به عنوان سبب یاشرط ویامانع برای چیزی دیگراست.

انواع حكم شرعى

علمای اصول حکم رابه دودسته تقسیم می کنند:

۱ – حكم تكليفي يعنى: حكمى كه يا مقتضى طلب انجام فعل يا مقتضى دست برداشتن از آن ويا مقتضى تخييربين انجام و ترك فعل را داشته باشد.



۲ – حکم وضعی

یعنی حکمی که مقتضی قراردادن یک چیزبه عنوان سبب یاشرط یامانع برای یک چیز دیگر باشد. انواع حکم تکلیفی

بیشتر علمای اصول فقه حکم تکلیفی را به پنج نوع تقسیم می کنند که عبارتند از:

١ - واجب ويا ايجاب.

٢ – مندوب ويا ندب.

٣ - حرام ويا تحريم.

۴ – مكروه ويا كراهت.

۵ - مباح و یا اباحت.

#### تعريف وا جب

واجب در اصطلاح شرعی، عملی است که شارع انجام آن را به صورت الزامی طلب کرده باشد به نحویکه تارک آن مورد سرزنش قرار گیرد و این سرزنش هم همراه با عقاب و مجازات باشد و فاعل آن مورد ستایش و تمجید قرار می گیرد و این ستایش و مدح همراه با ثواب است.

جمهور علما فرض را واجب میگویند ولی احناف از جهت دلیلی که لزوم انجام فعل با آن ثابت شده است، میان آن دو فرق می کنند.

## تعریف مندوب (مستحب)

ندب به معنی دعوت و فرا خواندن به کار مهم است و مندوب به معنی چیزی است که فرد به آن فرا خوانده شده است.

اما در اصطلاح چیزی است که شارع انجام آن را به صورت غیر الزامیطلب کرده است، به نحویکه فاعل آن مورد مدح قرار گرفته، ثواب میبرد اما تارک آن مورد ذم وعقاب قرار نمی گیرد، گاها بخاطر ترک برخی از انواع مندوبات مورد سرزنش قرارمی گیرد.

### تعريف حرام

حرام آن است که شارع به صورت الزامی و حتمی از مکلف خواسته است که از آن خودداری کرده دست بردارد و درنتیجه، تارک آن مأجور و مطیع بوده، انجام دهنده آن گناهکار و عاصی محسوب میگردد، خواه دلیل تحریم آن قطعی بوده و شبهه ای در آن وجود نداشته باشد، مانند حرمت زنا و خواه این که دلیل آن ظنی باشد مانند اموریکه با سنت آحاد تحریم شده است.

### تعريف مكروه

مکروه آن است که ترکش اولی و بهتر از انجام دادن آن است، یا آنچه که شارع ترک آن را به صورت غیر حتمی و غیر الزامی از مکلف طلب کرده است.

حکم مکروه آن است که فاعل آن گنا هکار نمی شود، اما مورد ملامت قرار می گیرد و تارک آن اگر آن را به هدف رضای خدا ترک کرده باشد، مورد مدح قرار گرفته، ثواب می برد.

### انواع مكروه از ديد احناف

احناف مکروه را دو نوع میدانند:

۱ – مکروه تحریمی: آن است که، بر اساس یک دلیل ظنی ونه قطعی، شارع به صورت حتمیخودداری از آن را از مکلف طلب کرده است مانند: خواستگاری برخواستگاری شخص دیگر و بیع بر بیع دیگری، زیرا نهی از این دو مورد با خبر آحاد ثابت شده که دلیل ظنی است. ودر نزد احناف این نوع از مکروه در مقابل واجب قرار دارد و حکم آن همان حکم حرام در نزد جمهور است، یعنی فاعل آن مستحق عقاب و مجازات است، گرچه به خاطرظنی بودن دلیل آن، منکرش کافر نمی شود.

۲ – مکروه تنزیهی: آن است که شارع به صورت غیر الزامی ترک آن را از مکلف طلب کرده است، مانند خوردن گوشت اسپ بخاطر نیاز به آن در جنگ. و وضو گرفتن از مابقی آبی که پرندگان شکاری نوشیده اند. حکم این نوع مکروه، آن است که فاعلش مورد ذم وعقاب قرار نمی گیرد، گرچه انجام آن خلاف اولی است.

**مباح:** آن است که شارع، مکلف را بین انجام یا تر آن مخیر کرده است و برای انجام دادن یا ترک کردن آن مدح و ذمی و جود ندارد و به آن حلال گفته می شود.

#### درس دوازدهم و سيزدهم: فرضها و موجبات غسل

صفحه: ۲۳ – ۲۵

وقت: ۴۵ دقیقه (یک ساعت درسی).

اهداف درس: شاگردان باید:

- تعریف و اقسام غسل را بفهمند.
- فرایض و سننت های غسل را بدانند.
- مواردیکه غسل بر شخص فرض می گردد آن را بیان کرده بتوانند.
- هفت مورد را که انجام دادن غسل در آن مستحب است ذکر نمایند.
  - به فرضیت غسل عقیده کنند.

#### دانش لازمي:

تعریف غسل: غسل ( به فتح غین ) در لغت به معنی مطلق شستن است. و به کسر ( غین ) به معنی چیزیکه توسط آن شسته می شود مانند صابون، سرکه وغیره...

غسل ( به ضم غین ) عبارت است از شستن تمام بدن و مالیدن آن با استفاده از آب پاک کننده به طریق مخصوص.

#### مشروعیت غسل:

مشروعیت غسل از چندین آیات قرآن ثابت است طوریکه خداوند ﷺ می فرماید: ﴿وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَهَّرُواْ ﴾.المائده آیت ۶.

**ترجمه:**واگر جنب باشید، خود را پاکیزه یعنی غسل) کنید.

ونيز مى فرمايد: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُواْ النِّسَاء فِي الْمَحِيضِ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِنْ اللهَ عَنْ أَمَرَكُمُ اللّهُ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِيَن ﴾. بقره آیت (۲۲۲)

ترجمه: وسوال می کنند ترا از حیض، بگو گه وی نجاست است، پس یکسو شوید از زنان در حال حیض، و نزدیکی مکنید با آنان تا آن که پاک شوند، چون خوب پاک شدند، پس نزدیکی کنید با آنان از راهیکه مباح کرده است خداوند شهر آینه خداوند شهر آینه خداوند شهر آینه خداوند کنندگان را و دوست میدارد پاک شوندگان را.

ونيز مشروعيت غسل از حديث پيامبر الله عنه است طوريكه در حديثي پيامبر مي مي فرمايد: عن أمِّ سلمه هين : ( أَنَّ أُمَّ سُلَيم قَالَت: يَا رَسولَ الله إِنَّ الله لاَيستَحي مِنَ الحَقِّ، فَهَل عَلَى المَرأة غُسل اذاإحتَلَمَت؟ قَالَ: نَعَم، إذا رَأت الماء) رواه الشيخان وغيرهما.

ترجمه: از ام سلمه روایت است که ام سُلیم فرمود: ای رسول خدا، خداوند ﷺ از بیان حق حیا بر نمی دارد، آیا در صورت احتلام، غسل برزن واجب می شود؟ پیامبر ﷺ فرمود: بلی هرگاه آبی را ببیند).

#### موجبات غسل

در پنج مورد غسل فرض می گردد:

الف - بیرون شدن منی به طور شهوت در حالت خواب و بیداری چه مرد باشد و چه زن و این دیدگاه تمام جمهور فقهاء میباشد. و این مسأله از حدیث قبلی که به روایت أمّ سلمه بیان شد، ثابت گردیده است.

ب: التقاء ختانین – یعنی: پنهان شدن حشفه در فرج یا دبر بدون اینکه انزال صورت بگیرد.

ج: انقطاع حيض و نفاس: بعد از پاك شدن زن،از عادت ماهيانه يعنى: حيض و نفاس چنانچه خداوند على مى فرمايد: (وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مَنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ الله).

ترجمه: نزدیکی مکنید با آنان تا اینکه پاک شوند؛ چون خوب پاک شدند پس نزدیکی کنید با آنان از راهیکه مباح کرده است خداوند الله شما را به آن.

د: فوت: هر گاه مسلمان وفات نمود واجب است که، غسل داده شود.

٥: كافر هرگاه مسلمان شودغسل داده ميشود.

### آنچه که، بالای جنب حرام است

۱- نماز - خواندن نماز برای جنب در حالت جنابت حرام است.

٢- طواف كردن.

۳- مس نمودن مصحف و برداشتن آن.

۴- خواندن قرآن كريم.

۵- در نگ کردن در مسجد.

### اسباب جنابت

عوامل جنابت را مى توان در دو مورد ذيل بيان نمود:

۱- بیرون آمدن منی از مرد یا زن به ظاهر بدن، به شرطی که از مقر خود به شهوت و لذت جدا

شود. کم باشد یا زیاد، در خواب یا بیداری، بافعل حلال باشد یا حرام، منی بیرون آید یا نیاید.

۲-جماع (آمیزش) و حد اقل آن عبارت است از داخل شدن سر عضو تناسلی در فرج زن یا مقعد زن یا مرد.

#### غسل های سنت

در پنج مورد غسل نمودن سنت است.

۱- غسل روز جمعه و برای نماز آن روز.

٢- نماز عيد فطر.

٣- نماز عيد قربان.

۴- هنگام احرام بستن.

۵- برای حاجی در روز عرفه بعد از زوال خورشید.

#### غسل های مستحب

غسل در موارد زیر مستحب است:

۱ – شب نیمه ماه شعبان.

٢ - شب قدر.

۳- جهت ادای نماز کسوف (آفتاب گرفتگی)

۴- برای نماز خسوف ( ماه گرفتگی )

۵- برای نماز استسقاء.

۶- به هنگام ترس و وحشت.

۷- به هنگام تاریکی.

۸ زمان وزش باد شدید و طوفانی.

٩ - قبل از پوشیدن لباس جدید.

۱۰- برای توبه از گناهان.

۱۱ - بعد از بازگشت به سفر.

۱۲– هنگام ورود به مدینه.

۱۳- زمان ورود به مکه مکرمه.

۱۴- هنگام وقوف در مزدلفه به هنگام صبح گاه روز عید قربان. یوم النحر

۱۵ – طواف زیارت.

16 - بعد از غسل دادن میت.

١٧ - يس از حجامت.

۱۸ - برای کسی که از دیوانگی خویش به هوش آمده باشد.

١٩ - پس از پذيرفتن دين مبين اسلام.

#### اقسام غسل

غسل بر سه قسم است:

١- غسل فرض ( ٢ ) غسل سنت ( ٣ ) غسل مستحب.

#### فرايض غسل: فرايض غسل سه چيزاست:

۱ – مضمضه.

٧- استنشاق.

۳- رساندن آب به تمام بدن به نحوی که در بدن هیچ جای خشکی باقی نماند.

### سنت های غسل

امور زیر به عنوان سنت های غسل مطرح هستند که شایسته است مراعات گردند تا غسل به کاملترین وجه آن انجام بگیرد:

١- قبل از شروع (بسم الله الرحمن الرحيم) گفتن.

۲-نیت کردن جهت حاصل نمودن پاکی و طهارت.

۳- شستن دست ها تا بند قبل از پرداختن به بقیه اعضای بدن.

۴- شستن و از بین بردن نجاست و پلیدی از بدن اگر معلوم و ظاهر بود.

۵- وضو گرفتن قبل از غسل، و اگر در مکانی غسل می گرفت که در آن آب جمع می شود، پاها را بعد از غسل بشوید.

۶ - سه بار رساندن آب بر تمام بدن.

٧- اول شستن سر وسپس سمت راست و بعد طرف چپ.

۸ – مالش دادن بدن.

٩- پيا پي شستن بدن به گونه اي كه عضو اول قبل از شستن عضو بعد، خشك نگردد.

## درس چهاردهم: روزه

صفحه: ۲۷

وقت: سه ساعت درسي.

اهداف درس: شاگردان باید:

- تعریف روزه را بدانند.
- بفهمند که روزه یکی از ارکان اساسی اسلام است.
- فوائد و حکمت های روزه را به دیگران توضیح داده بتواند.
  - به روزه داشتن علاقه مند شوند.

### دانش لازمي

- تعریف لغوی روزه: صوم در لغت به معنی خود داری و پرهیز است.

ودر قرآن آمده: ﴿إِنِّي نَذَرتُ لِلرَّحمَنِ صَوما فَلَن أَكلُّمَ ٱليَومَ إِنسِيًّا ﴾.

ترجمه: من برای خداوند ﷺ رحمان روزهای نذر کرده ام، بنا براین امروز با هیچ انسانی سخن نمی گویم.

## - استقبال از ماه مبارک رمضان:

مسلمانان صدر اسلام صحابه کرام و تابعین به ماه رمضان اهتمام ویژهای قائل بودند، از خداوند گشمی خواستند که آنها را تا ماه رمضان زنده نگه دارد تا اینکه بتوانند این ماه پر فیض را روزه بگیرند، و با قدوم رمضان خوشحال می شدند، روزهای آن را روزه و شبهایش را با نماز شب و تلاوت قرآن زنده نگه می داشتند، و در این ماه با انجام انواع طاعات نفس خود را تزکیه و پاک می نمودند، قبل از فرا رسیدن ماه مبارک رمضان بی صبرانه در انتظار آن می بودند طوریکه در حدیث طویلیکه حضرت سلمان فارسی روایت میکند، حضرت سلمان میگوید: پیامبر اسلام شی در ترین روز شعبان برایمان خطبه ارائه فرمودند و در آن ما را به فرا رسیدن ماه رمضان متوجه ساختند، در آن حدیث که در مشکات و دیگر کتب حدیث آمده آن حضرت شی فرمودند: (قد اظلکم شهر عظیم...) هر چند علمای جرح و تعدیل ملاحظاتی دربارهٔ این حدیث دارند ولی در کل این حدیث در باب فضائل قابل عمل است.

### روزه یکی از ارکان اسلام

در حديثى ازپيامبر اسلام ﷺ وارد شده است كه ميفرمايند: (بُني الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ شَهَادَة أَنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّه وَإِقَامِ الصَّلَاة وَإِيتَاء الزَّكَاة وَالْحَجِّ وَصَوْم رَمَضَانَ)

قرجمه: دین اسلام بر پنج پایه استوار قرار داده شده، شهادت دادن براینکه بجز الله تعالی هیچ کسی لایق عبادت نیست و محمد بنده و رسول وی است، بر پا داشتن نماز، ادا کردن زکات، حج بیت الله و روزه داشتن ماه رمضان است.

فوائد و حکمتهای روزه: شارع حکیم هر عبادتی را که مشروع کرده است و هر آنچه را آفریده است از فائده و منفعت برای انسان خالی نیست، چنانچه میفرماید: ( هُو الَّذِي خَلَقَ لَکُمْ مَا فِي الْأَرْض جَمیعًا)

ترجمه: خداوند ﷺ ذاتي است كه براي شما آفريده است هر آنچه درزمين است .

پس هر شخص مسلمان و مكلف علاوه بر اینکه در تعمیل اعمال شرعی و انجام تكالیف اسلامی خود، اطاعت و فرمان برداری خداوند الله اسلامی خود، اطاعت و فرمان برداری خداوند الله الله الله الله تكالیف شرعی اش نیز بدست می آورد.

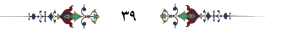
روزه هم به عنوان یک عبادت بزرگ فوائد زیادی را در خود گنجانده هست که درین جا به برخی آنها اشاره خواهیم کرد:

## ۱- روزه مظهر شکر گزاری نعمت های الهی:

بدین گونه که انسام مؤمن وقتی در ماه رمضان از مفطرات سه گانه (خوردن، آشامیدن، همبستری) خود داری میکند از یک طرف قدر نعمت های الهی برایش هویدا میشود وازسوی دیگر معیار سپاس گزاری ازین نعمتها در روح وروان و وجودش آفزایش ملموس می یابد ومسلم است که شکرنعمت درافزایش وزیادت نوازشهای الهی تأثیر گزار است چنانکه میگویند: شکرنعمت، نعمتت افزون کند\* کفرنعمت از کفت بیرون کند، وخداوند هم درخلال آیات احکام صوم میفرماید: (وَلَعَلَکُمْ تَشْکُرُونَ) یعنی: تا شما سپاس گزاری کنید.

## ۲- روزه وسیله ای برای افزایش معیار تقوی در انسان:

وقتی در ماه رمضان انسان مسلمان بخاطر جلب رضایت خداوند الله از حلال خود داری میکند، پس در حقیقت این نوع از تمرین است برای اینکه چگونه در اطاعت پروردگارش از حرام



و كارهاى خلاف شرع بپرهيزد؟ خداوند ﷺ ميفرمايد: (لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ) يعنى: روزه بداريد تا پرهيزگار شويد.

## ٣- روزه سنگر مهم مقاومت در برابر خواهشات نفسانی

وقتیکه رزوه دار با گرسنه نگاه کردن خود، جسمش را لاغر میسازد در واقع قوهٔ معنوی و روحانی خود را در مقابل قوهٔ حیوانی و شهوانی خود تقویت میکند و همین که قوهٔ شهوانی تضعیف میشود انواع جرایم بخصوص جرایم جنسی درجامعه بشری کاهش می یابد.

پيامبر بزرگوار اسلام ﷺ دراين خصوص فرمود: ( الصُّوْم جُنَّةٌ) روزه سپر است.

## ٤- روزه و بيداري احساس و همدردي به فقراء

وقتی انسان روزه دار خود اش گرسنگی را احساس میکند و به شدت و فشار طاقت فرسای آن مواجه میشود، دیگر نمی تواند در برابر افراد مستضعف و بینوا بی تفاوت باشد بلکه قوه عاطفه اش به جوش می آید و به کمک آنها اقدام میکند. (وَهُو شَهُر المواسَاة) یعنی ماه مبارک رمضان، ماه همدر دی و اشکشوی است.

## ٥- روزه مظهر وحدت اسلامي

وقتی ماه مبارک رمضان فرا میرسد در حقیقت تمام امت اسلامی برابراست که در شرق دنیا باشد و یا درغرب و جنوب و شمال جهان، با تفاوت بسیار اندک که آن هم هزاران حکمت را درخود گنجانده است مانند: دراز و کوتاه بودن روزها، پس وپیش شدن یک روز و غیره، روزه میگیرند و همچنان عید میکنند.

## ٦- روزه دستگاه هاضمه رابهبود می بخشد

از اینکه در ماه مبارک رمضان شخص روز دار در تناول غذا تفاوت زمانی را به وجود می آورد، دستگاه هاضمه به خوبی این فرصت را پیدا میکند که نَفَس راحت بگیرد و راحت شود و تقویت یابد.

## ۷- روزه وتدای امراض

و هم چنان روزه در علاج ونجات از بسیاری از امراض مانند: جلو گیری ازاختلالات مزمن،چاقی، فشار خون، شکر، امراض قلبی و ... نهایت مؤثر میباشد واین چیزیکه حتی محققین غیر اسلامی نیز به آن اذعان داشتند حقا که پیامبر بزرگوار اسلام عَلِی دراین مورد راست فرمود که: (وَصُومُوا تَصِحُوا) روزه بگیرید تا صحت مند بمانید.

## کار خانگی طبق کتاب درسی تعیین گردد.



#### درس پانزدهم: فرضیت روزه

صفحه: ۲۹

وقت: دو ساعت درسي.

اهداف درس: شاگردان باید:

حکم شرعی روزه را بدانند.

-بفهمند که ماه مبارک رمضان دارای فضلیت بزرگ است.

-راجع به جایگاه این ماه به دیگران معلومات داده بتوانند.

-درعمل روزه اخلاص پیداکنند.

## دانش لازمي

- ﴿ شَهْر رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيه الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتِ مِّن الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُم الشَّهْرِ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أُو عَلَى سَفَر فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَر يُرِيدُ اللَّه بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُم الْعُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلاَيْرِيدُ اللَّه عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾

ترجمه: ماه رمضان است که قرآن در آن فرو فرستاده شده است تا مردم را راهنمائی کند و نشانه ها و آیات روشنی از ارشاد باشد و جدائی افگند، پس هر که از شما این ماه را دریابد، باید که آن را روزه بدارد، و اگر کسی بیمار یا مسافر باشد، چندی از روزهای دیگر را، خداوند که آسایش شما را می خواهد و خواهان زحمت شما نیست، و تامدت را کامل گردانید و خدا را بر این که شما را هدایت کرده است، بزرگ دارید و تا این که سپاسگزاری کنید.

## -حکم شرعی روزه ماه مبارک رمضان

علمای اسلامی اجماع دارند بر اینکه روزه ماه مبارک رمضان بر هر مسلمان عاقل و بالغ فرض بوده تارک آن مرتکب گناه کبیره و منکر آن کافر میباشد. و بر فرضیت روزه ماه رمضان دلائلی هم در قرآن کریم وهم در احادیث نبوی وجود دار که مشت نمونهٔ خروار مانند (یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا کُتبَ عَلَیْکُم الصِّیام) یعنی: ای مؤمنان! روزه بر شما فرض قرارداده شده است، در آیت مبارکه لفظ (کُتب، بمعنی (فُرض) یعنی فرض کرده شده است، وهمچنان در حدیثی وارد شده است که پیامبر اسلام عَلی خَمْس ... وَصَوْم رَمَضَان) یعنی اسلام بر پنج پیایه اساس گذاری شده است که از جمله یکی آن رزوه ماه مبارک رمضان است. و نیز دانشمندان امت اسلامی بر فرضیت آن اجماع دارند واحدی دراین قضیه اختلاف نظر نداشته است.

### -تاریخ فرضیت

هر چند روزه به عنوان یک عبادت بدنی مهم از قدیم الایام در میان افراد بشریت با تفاوتهای قابل ملاحظه ای باروزه امروزی مسلمانان وجود داشته است، چون برخی آن روزه ها یک روزه، یک هفته ای، و یا روزی که از خوردن برخی غذاها مانند گوشت خود داری میشد، وهم چنان مظاهر آن روزه ها را امروز در جهان نزد برخی رومیان وغیره میتوان دید، ولی روزهٔ که امروزه مسلمانان داشتن آن مامور هستند در سال دوم، هجری بتاریخ دوم شعبان با نزول این آیه مبارکه (شَهُر رَمَضَانَ الّذِی أُنزِلَ...) فرض گردید. و آن حضرت عُلِی قبل از فرضیت روزه ماه رمضان، روز عاشورا (دهم محرم الحرم) را روزه می گرفتند.

## دراین عصر روزه این گونه ثابت میشود

امروزه روزه ماه مبارک رمضان با دیدن هلال (ماه) رمضان فرض میگردد. پس بر مسلمانان ضروری است که برای دیدن هلال رمضان نهایت کوشا و مراقب باشند که خدا نا خواسته در روزه شان خللی واقع نشود و رؤیت ماه رمضان توسط دو شخص عادل مرد باشند یا زن باید تصدیق شود، در صورت که تعداد زیادی از مسلمانان هلال را دیده باشند، باز عدالت شرط نیست، در صورت که آسمان ابری باشد با تکمیل شدن سی (۳۰) روز شعبان، روزه رمضان فرض میگردد چون در حدیثی آمده (صُومُوا لِرُوْیتِه وَاَفْطِرُوا لِرُوْیتِه فَإِنْ غُمَّی عَلَیْکُم فَاَکْملُوا عِدَّة شَعْبان ثَلَاثِین) یعنی با دیدن ماه روزه گیرید وبا دیدن آن افطار نمایید پس اگر ماه برشما پوشیده ماند، سی روز ماه شعبان را تکمیل نمایید.

### - فضایل رمضان

ماه رمضان در واقع سرور و سردار تمام ماه های سال است، ماهی که در آن قرآن نازل شده، ماه قربت الهی، نیکی، احسان، مغفرت، رحمت، و رضوان است، ماهی که در آن شب قدر است که از عبادت هزار ماه بهتر است ماه قبولیت دعا ها و...

در احادیث فضائل زیادی برای این ماه عظیم وارد شده است مانند:

١- (سَيِّدُ الشُّهُورِ رَمَضَانُ، وَسَيِّدُ الأَيَّامِ يَوْم الْجُمُعَةِ) يعنى رمضان سردار ماها و روز جمعه سردار روز
 ها است.

٢- (لَو يَعلُّم العِبَادُ مَا فِي رَمَضَانَ، لَتمنت أمتي أن يكون رمضان السنة كلها)

ترجمه: اگر مردم بدانند آنچه در ماه رمضان نهفته است، امتم آرزو خواهند کرد که تمام سال رمضان باشد.

٣- (أَتَاكُمْ رَمَضَانُ شَهْر مُبَارَكُ...) ترجمه: ماه رمضان برشما فرا رسيده و او ماه مباركيست.

٤ - (إِذَا جَاءَ رَمَضَانُ فُتحَتْ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ وفي رواية: إِذَا دَخَلَ شَهْرُ رَمَضَانَ فُتِّحَتْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ وَغُلِّقَتْ أَبْوَابُ جَهَنَّمَ وَسُلْسلَت الشَّيَاطَيُن).

وقتی ماه رمضان فرا می رسد، درهای بهشت گشوده می شوند، و در روایت دیگری، رسول اکرم فرمود: وقتی ماه رمضان می رسد، درهای آسمان، گشوده می شوند و درهای دوزخ، بسته می گردد و شیاطین به زنجیر کشیده می شوند.

## حوادث که در ماه رمضان به وقوع پیوست

١- نزول قرآن كريم.

٢ - غزوهٔ بدر كبرى:

آن همان غزوهٔ بود که خداوند کا آن را (یوم الفرقان) خوانده است، این واقعه به روز جمعه هفدهم رمضان سال سوم هجری رخداد.

٣- فتح مكه:

این واقعه به روز جمعه بیست و یا بیست و یکم رمضان سال ۸ هجری رخداد.

۴- بعضی حوادث غزوهٔ تبوک در رمضان نهم هجری رخداد.

۵- نشر اسلام در کشورهای اسلامی در سال دهم هجری در همین ماه واقع شد.

۶- در بیست و پنجم همین ماه سال ۸ هجری ساختمانی که در آن بت (عُزاً) پرستش می شد منهدم
 شد.



#### درس شانزدهم: اقسام روزه

صفحه: ۳۱

وقت: دوساعت درسي.

اهداف درس: شاگردان باید:

اقسام احكام روزه را بدانند.

- مرتبت وجایگاه هر حکم شرعی را بفهمند.

- برای عدم جواز روزه های روز عید و .... دلیل ذکر کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

#### اقسام روزه

روزه بر هشت قسم تقسیم شده است که در ذیل چنین نگاشته میشود:

۱- روزه فرض معین: مانند روزه ماه مبارک رمضان.

۲- روزه فرض غیر معین: مانند روزه های قضای ماه مبارک رمضان.

۳- روزه واجب معین: مانند روزهٔ نذری یعنی روزه که به هفته، ماه، سال وغیره مقید شـده باشـد، مانند اینکه بگوید: من نذر میگردانم که روز پنجشنبه را روزه گیرم.

<sup>٤</sup>- روزه واجب غير معين: مانند روزه نذريكه بطور مطلق بوده و به روز، يا هفته و وقتى مقيد ناشد.

٥- روزهٔ مسنون: روزه های مسنون مانند:

الف: روزه روز عرفه يعنى نهم ذى الحجه.

ب: روزه نهم و دهم ماه محرم الحرم.

ج: روزهٔ ایام بیض یعنی روزهای سیزدهم، چهاردهم و پانزدهم هر ماه اسلامی.

<sup>7</sup>- روزه مستحب: بعد از روزه های فرض، واجب و سنت دیگر تمام روزه ها مستحب است و نیز تمام روزه های نفلی شامل مستحبات میشود. مانند: روزه های، دوشنبه، پنجشنبه، روزهٔ روز جمعه.

۷- روزه مکروه تحریمی: روزه گرفتن روز اول عیدالفطر، روزه اول عید الأضحی و ایام تشریق یعنی (۱۳٬۱۲٬۱۱) ذی الحجه، نزد فقهای حنفی مکروه تحریمیاست و مکروه تحریمیبه حرام نزدیک است، و هم چنان تنها روزه گرفتن روز شنبه بخاطر مشابهت با یهود و تنها روزه گرفتن



روز یک شنبه بدلیل شباهت به نصارا و روزهٔ روز مهرجان و نوروز بخاطر مشابهت به مجوس مکروه تحریمی میباشد.

۸- روزه مکروه تنزیهی: مانند: صرف روزه گرفتن روز دهم محرم الحرم.

#### -وقت روزه

روزه از طلوع صبح صادق آغاز میگردد و تا غروب آفتاب ادامه میآبد، صبح صادق عبارت از روشنی هست که در کنارهٔ آسمان در افق مشرقی از طرف شمال به طرف جنوب پدیدار میگردد و تسریعاً در افق گسترش می آبد و بعد از آن دیگر تاریکی نمی باشد.

واما صبح کاذب را که عبارت است از سفیدی که بصورت عمومی از زمین بطرف آسمان قبل از صبح صادق به وجود میآید و بعداً به سرعت غایب میشود و بعد از آن تاریکی پدیدار میگردد.



#### درس هفدهم: مفسدات روزه

صفحه: ۳۳

وقت: یک ساعت درسی

اهداف درس: شاگردان باید:

بدانند که شکنندهٔ های روزه چیست؟.

- بفهمند که چه وقت قضا، وچه وقت کفاره و یا هر دو لازم میگردد؟.

-راجع به شکننده های روزه معلومات ارائه کرده بتوانند.

#### -مفسدات روزه

آنچه که روزه را فاسد نمی کند بردو قسم است:

الف:چیز های که انجام دادن آن برای روزه دار مکروه باشد و آن چیزها ی است ، در صورتی که روزه دار آن را انجام دهد خطر این وجود دارد که روزه دار را بطرف فساد روزه بکشاند چون قوهٔ جاذبهٔ حیوانی انسان در چنین مواردی بسیار قوی عمل میکند و با عث فساد روزه میگردد.

ب: آن چیز های است که انجام دادن آن برای روزه دار مکروه نیست چون خطر کشاندن روزه دار بطرف فساد روزه وجود ندارد.

### توضيح آنچه گفته شد

چیز های که برای روزه دار مکروه هست ویا مکروه نیست مانند:

۱- برای مرد ها در حالت روزه سرمه کردن مکروه نیست، بشرطی که بخاطر زینت نباشد و اگر به منظور زینت باشد، مکروه، است و این برای زنها هرچند به هدف زینت هم باشد مکروه نیست وقول را جح آنست که سرمه مکروه نیست هر چند ذائقهٔ آن در حلقش احساس گردد.

۲- روغن کردن بروت و ریش برای روزه دار در حالت روزه مکروه نیست، و در این خصوص روغن مخصوصی نزد فقهاء نیز مطرح نیست.

۳- روزه دار بر علاوهٔ از وضو اگر دهنش را بشوید، در بینی اش آب بیاندازد، و بخاطر سرد کردن بدنش غسل نماید یا در سرش آب یخ بریزد، در تمام صورتهای فوق مکروه نیست.

۴-در حالت روزه مسواک کردن مکروه نیست، برابر است که روزه فرضی باشد، یا نفلی ویا واجب و مسواک تر باشد یا خشک.

۵-برای روزه دار بوسیدن عطریات مکروه نیست.



## آنچه در حال روزه برای روزه دار مکروه است

- چیزی را در دهن گذاشته و بجود بشرطیکه به داخل فرو نروَد.
- چشیدن چیزی، البته در صورت که خانمها شوهر بد اخلاق داشته باشند و از عـدم تـوازن نمـک
  - غذا جنجال بر پا شود، میوانند آن را بچشند مشروط براینکه به حلق شان داخل نشود.
  - جمع نمودن آب دهان را در داخل دهن، چون خطر فرو رفتن آن به معده وجود دارد.
    - غیبت، نا سزاگویی، جنگ و دروغ نیز مکروه است.
      - غره غره کردن و کش کردن آب در بینی.
    - به تعویق انداختن غسل جنابت تا بعد از صبح صادق.
  - استفاده از كرم دندان، كشيدن خون، كار شاقه در صورت كه انديشه ضعف وجود داشته باشد.

#### آنچه روزه را فاسد میکند

آن چه که روزه را فاسد میکند در حقیقت دو قسم است:

الف: قسم اول آنست كه با ارتكاب آن هم قضا لازم ميگردد و هم كفاره مانند اينكه:

- ۱- در حالت روزه رمضان چیزی را که معمولا غذا محسوب میشود بخورد.
  - ۲ در ماه مبارک رمضان شخص روزه دار با خانم خود همبستر شود.
- ۳- بعد از حجامت به گمان اینکه روزه اش فاسد شده است، بخورد و بنوشد.

### ب: آنچه روزه را فاسد میکند و صرف قضا لازم میگردد، قرار ذیل است:

- شخص روزه دار به خوردن چیزی اجبار واکره شود.
- روزه دار به یاد روزه اش بوده ولی هنگام مضمضه ناگهان آب به حلق اش پائین شود.
  - استفراغ كرده آن را دوباره بخورد.
  - به قدری استفراغ کند که دهن اش پر شده باشد.
    - سنگ و کلوخ و یا اشیای دیگری را بخورد.
- غذایکه میان دندانها باقی مانده، آن را با زبان بیرون بکشد و به قدر یک نخود و یا کلان تر آز آن باشد، آن رابخورد.
  - نسوار یا تمباکو استفاده کند.
  - خون که از دندانها خارج شود آن را بخورد.



- به گمان اینکه آفتاب غروب کرده است، افطار کند.

## قضا و كفاره روزه:

قضا آنست که در بدل یک روزه افطار شده یک روز روزه گیرد و کفاره آنست که در بدل روزه افطار شده اولا اگر قدرت داشته باشد و غلام پیدا شود یک غلام آزاد کند، اگر قدرت آن را نداشت ۶۰ روز پی در پی روزه گیرد که درمیان انقطاع نباشد و اگر انقطاع واقع شود دوباره از سر روزه گیرد و اگر توان آن را نیز نداشت پس درین صورت ۶۰ مسکین را دو قت غذا میدهد و غذا به گونه متوسط میباشد نه بسیار تشریفاتی و نه خیلی نا چیز.



#### درس هجدهم:نماز تراویح

صفحه: ۳۵

وقت: دو ساعت درسي.

اهداف درس: شاگردان باید:

- مفهوم تراویح و سابقهٔ تاریخی آن را بدانند.

- اهمیت نماز تراویح را بفهمند.

- برای دیگران در مورد نماز تراویح دلایل ذکر کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

### -مفهوم تراويح

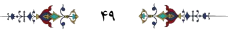
تراویح جمع ترویحه به معنی راحت، آسایش، و رفع خستگی بکار می رود، و نشستی که بعد از چهار رکعت نماز تراویح در شبهای ماه مبارک رمضان صورت میگیرد آن را تراویح و ترویحه گویند، ولی اکنون این اصطلاح بر هر چهار رکعت نماز که در شبهای ماه رمضان ادا میگردد، بطور مجاز اطلاق میشود، چون سلف امت اسلامی بعد از هر چهار رکعت نماز می نشستند و مقداری راحت میگرفتند.

### حكم نماز تراويح

فقهای جهان اسلام به سنت بودن نماز تراویح اتفاق نظر دارند ولی نزد فقهای حنفی، حنبلی و برخی مالکیها تراویح سنت مؤکد است هم برای زنان و هم برای مردان (الاختیار ۴۷۸) ورد المحتار ۴۷۲) نماز تراویح در میان نماز های سنت و نوافل از اهمیت و جایگاهی بزرگی برخوردار است طوریکه برخی فقهاء قاعده دارند که هر سنت و نوافل که شرعاً با جماعت خوانده شود نسبت به نوافل و سنن دیگر برتری دارد که نماز تراویح از آن جمله نمازها است.

### تاریخ مشروعیت نماز تراویح

حضرت عايشه صديقه درين باره روايت دارد كه پيامبر اسلام عَلَيْكُ (خرج من جوف الليل ليالى رمضان وصلى في المسجد و صلى الناس بصلاته و تكاثروا فلم يخرج في الرابعة، وقال لهم: خشيت أن تفرض عليكم فتعجزو اعنها ( بخارى، مسلم).



ترجمه: آن حضرت عَلَيْهُ شبی از شبهای ماه رمضان از خانه بیرون رفت ودر مسجد نماز خواند و مردم به وی اقتدا کردند و زیاد شدند، آن حضرت عَلِیهٔ دیگر برای شب چهارهم به مسجد نرفت وبرایشان فرمود: میترسم که این نماز برشما فرض نشود که آن وقت از آن عاجز بمانید.

علماء میفرمایند: این حدیث نشان میدهد که نماز تراویح در اواخر عمر آن حضرت علیه مشروع شده است چون با دوام خواندن آنجناب ثابت نیست.

بعد از آن حضرت عمر بن الخطاب در سال چهاردهم هجری مردم را به امام واحد جمع کرد و بدین ترتیب تا امروز این سنت مبارک ادامه دارد.

حضور خود پیامبر اکرم علی دراین نماز بر سنت بودن آن نماز کفایت میکند ولی عملکرد حضرت عمر ، آن را بیشتر تقویت بخشیده است چون بر اساس حدیث پیامبر اسلام علی که فرمودند: بر شما سنت من و سنت خلفای راشدین لازمیاست).

### تعداد ركعات نماز تراويح

جمهور فقهای اسلامی مانند حنفی ها، شافعی ها، حنابله، و برخی مالکی ها بدین نظر اند که نماز تراویح بیست رکعت است و مستدل این حضرات حدیثی است که حضرت امام مالک روایت میکند، و آن اینکه: سائب ابن یزید میگوید که (کان قیام الناس فی زمان عمر بعشرین رکعة و جمع عمر الناس علی هذا العدد).

**ترجمه:** در عصر عمرابن الخطاب مسلمانان نماز تراویح را بیست رکعت مخواندند و حضرت عمر مردم را به همین تعداد رکعات جمع نمود.

امام کاسانی میگوید: حضرت عمر به امامت حضرت ابی بن کعب مردم را جمع کرد، و آن برایشان بیست رکعت خواند و هیچ یکی از صحابه اعتراض نکرد و بدین ترتیب اجماع صحابه بر آن منعقد شد.

امام دسوقی میگوید: عمل صحابه و تابعین همین بود. ابن عابدین میگوید: این عمل مردم در مشرق و مغرب دنیا بوده است، امام علی السهنوری میگوید: بیست رکعت تراویح عمل مسلمانان صدر اسلام بوده و تا اکنون ادامه دارد.

## ختم قرآن کریم در تراویح

یکبار در تراویح ختم قرآن کریم سنت بوده و امام مسجد بخاطر کسالت مردم آن را نباید ترک کند،اگر قاری در هر رکعت نماز ۱۰ ده آیات قرآن کریم را تلاوت نماید درطول ماه مبارک یک



ختم قرآن تمام میگردد چون تعداد رکعات تراویح در رمضان ۶۰۰ و یا ۵۸۰ میباشد و تعداد آیات قران کریم هم حدود ۶۰۰۰ و بیشتر از آن است، و برخی ها بدین نظر اند که در هر رکعت نماز تراویح به مقدار قرائت نماز مغرب خوانده شود، چون نماز هایکه علاوه از فرض هست در آنها تخفیف مطلوب است و حضرت عمر دستور داده بود که در هر رکعت سی آیت خوانده شود و در طول ماه مبارک رمضان سه ختم صورت گیرد، چون هر دهه و عشره فضائل و درجه خاص خود را دارد، برخی ها میگویند: قول حضرت عمر در موردختم که ازیک مرتبه بیشتر ختم شود محمول بر افضلیت میباشد واکنون حالت مردم را دیده امام مسجد تصمیم بگیرد چون دراین وقت مردم تنبل اند و در صورت که بیشتر خوانده شود نماز جماعت تقلیل پیدا میکند و تکثیر جماعت از تطویل قرائت افضل است و در شب ۲۷ رمضان ختم کردن نزد فقهای مستحب است (فتح القدیر) بهر حال به عجله خواندن قرآن کریم در تراویح درست نیست و خود داری از آن ضرور است.

### قضاي نماز تراويح

در صورتیکه نماز تراویح قضا شود و وقت نماز فجر داخل شود نظر راجح در نزد فقها و این است که دیگر نماز تراویح قضاء آورده نمی شود و اگر کسی بخواند برایش نفل حساب میشود مانند سنتهای رواتب دیگر، ولی در هر صورت تلاش شود که از فوت شدن نماز تراویح جلو گیری شود و درین باره مسلمانان بسیار محتاط باشند چون قیام شب های رمضان اجر و ثواب زیاد دارد و اگر فوت شود آن را به نیت نفل بخواند. (درالمختار).

#### درس نوزدهم:اعتكاف

صفحه:۳۷

وقت: سه ساعت درسي.

اهداف درس: شاگردان باید.

- معنى و مفهوم اعتكاف را بدانند.

- فضيلت اعتكاف را بفهمند.

- احكام و مسائل اعتكاف را توضيح داده بتوانند.

- عقیده کنند که خداوند کالله بر اعتکاف اجر و پاداش زیاد میدهد.

### دانش لازمي

#### حكمت اعتكاف

١ - دريافت شب قدر.

Y- انسان به تقاضای فطری خود گاهی اوقات میخواهد که از مردم کنار گیری نموده و در گوشهٔ به مناجات پروردگارش و عبادت و پرستش او تعالی بپردازد ولی از طرف دیگر در شریعت محمدی گوشه نشینی مطلق و کناره گیری از مردم ممنوع قرار داده شده است پیامبر اسلام عیش فرمود: رهبانیت امت من جهاد در راه خداوند شده سازد و غریزهٔ گوشه نشینی او را اشباع کند.

۳- اعتکاف برای تزکیهٔ نفس و اصلاح نفس انسانی بهترین وسیلهٔ در اسلام شناخته شده است مشروط بر اینکه مسلمانان همان شرائط لازم و ضروری آن را در نظر بگیرند.

۴- معتکف میتواند درین وقت فرصتهای مانند: قبولیت دعاء کثرت خواندن نوافل، تلاوت قرآن و توبه استفاده اعظمی نماید.

#### مشروعيت اعتكاف

عمل اعتكاف همان طورى كه گفتيم يك عمل مشروع و ثابت با دلايل شرعى است مثلاً آية مباركة سوره بقره كه الله تعالى ميفرمايد: (وَلاَ تُباشِرُوهُنَّ وَأَنتُم عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِد).

ترجمه: وقتى كه در مساجد به اعتكاف مشغول باشيد، با آنان (همسران) همخوابي نكنيد.

و در حديثي از عائشه صديقه چنين روايت شده است: (أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلْيِه وَسَلَّم كَانَ يَعْتَكِفُ الْعَشُر الْأُواخَر مْن رَمَضَانَ حَتَّى تَوَقَّاهُ اللَّه ثُمَّ اعْتَكَفَ أَزْوَاجُه مْن بَعْده).

ترجمه: یعنی پیامبر اسلام ﷺ تا اینکه از دنیا رحلت فرمودند، دههٔ آخر ماه مبارک رمضان را اعتکاف مینشستند، و بعد از آن ازواج مطهرات اش اعتکاف کردند.

و نیز امت اسلامی تا کنون بر مشروعیت آن اتفاق نظر دارند.

و عقلاً هم همان گونه که گفتم برای انسان ضروری است که مدتی را ولو اندک برای عبادت و مناجات با یروردگارش انتخاب نماید، این یک امر فطری است.

#### فضیلت اعتکاف

فضائل زیادی در احادیث و هم از فقها و علمای جهان اسلام راجع به اعتکاف منقول است حضرت امام حسین روایت میکند که آن حضرت اسلام را نصیب میگرداند (الترغیب) اعتکاف نماید، الله تعالی برای او ثواب دو حج و دو عمره را نصیب میگرداند (الترغیب)

حضرت ابن عباس روایت میکند که پیامبر گرامی اسلام علیه فرمود: معتکف از تمام گناهان محفوظ مانده و او را این قدر ثواب داده میشود که گویا او در حالت اعتکاف عملاً نیکیها را که (قبل از اعتکاف انجام میداد) انجام میدهد. مشکوة

#### اقسام اعتكاف

فقهای حنفی بدین نظر اند که اعتکاف بر سه قسم است

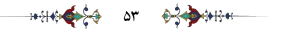
١- اعتكاف واجب.

٢- مسنون.

۳- مستحب.

## توضيح

- اعتكاف واجب عبارت از اعتكافی هست كه انسان نذر كرده باشد كه اگر فلان مشكل من حل شود و غیره در مسجد این قدر روز اعتكاف خواهم كرد، چون ایفای نذر ضروری و لازمیاست پس بر وی نیز لازمیاست كه نذر خود را تكمیل كند.
- اعتكاف سنت، و آن عبارت است از اعتكاف در عشره آخر ماه رمضان این اعتكاف همان طوری كه گفته شد سنت است و صاحب مراقی الفلاح نام مكمل او (سنت مؤكد على الكفایه مذكور است).
- اعتکاف مستحب، و آن اینکه برای آن وقت شرعاً معین نیست و برای چند دقیقه هم اگر باشد انسان میتوانداعتکاف نماید،به همین خاطر فقها میگویند: هر وقتی که برای نمازی وارد مسجد



میشود تا وقتی که از مسجد خارج میشود نیت اعتکاف نماید، الله تعالی به او ثواب اعتکاف را میدهد.

### طريقة اعتكاف مسنون

در ماه رمضان تاریخ بیست بعد از نماز عصر پیش از غروب آفتاب بخاطر خوشنودی الله تعالی به نیت اعتکاف عشره آخر ماه رمضان وارد مسجد شود و تا اینکه هلال عید بطور رسمی و یقینی ثابت میشود در آن جا بماند و اعتکاف با دیدن هلال ماه بعد از غروب آفتاب تمام میشود. (شامی)

#### بهترین جا برای اعتکاف کجا است؟

براى اعتكاف افضل ترين جا بيت الله الحرام هست، بعداً مسجد نبوى، بعداً مسجد اقصى (بيت المقدس) سپس مسجد جامع، بعداً مسجد قريه كه نماز خوان زياد داشته باشد. (بدائع).

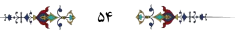
### آداب و مسائل اعتكاف

- ۱- بدون عذر از مسجد خارج نشود.
- ۲- قبل از غروب آفتاب روز بیستم رمضان وارد مسجد شود.
  - ۳- بعد از دیدن هلال عید از مسجد رخصت شود.
- ۴- در حالت اعتكاف از همبسترى و اسباب آن خود دارى صورت گيرد.
  - ۵- به ذکر دعا و نوافل مشغول باشد.
- ۶- در حالت اعتكاف صحبت هاى نيك نمايد و از سخنان نا شايسته خود دار نمايد:
  - ٧- اذكار مسنون را بخواند.
  - ۸- درود شریف را بکثرت ورد نماید.
    - ٩- نماز تسبيح را بخواند.
    - ١٠- نماز اشراق را بخواند.
- ١١- حداقل بعد از نماز فجر تا اشراق و بعد از نماز عصر تا مغرب مصروف ذكر و اذكار شود.
  - ۱۲ در شبهای قدر نهایت سعی و تلاش کند.

### برخي مفسدات اعتكاف

برخى اعمال طوريست كه با انجام دادن آن اعتكاف فاسد ميشود مانند:

۱- معتکف بدون ضرورت شرعی و طبیعی از مسجد خارج شود.



- ۲- اگر معتکف این قدر مریض شود که در مسجد ماندن اش مشکل باشد. میتواند به خانه برود
   ولی اعتکاف اش فاسد شده و خوداش گنه کار نمی شود.
- ۳- اگرمعتکف فراموشاً از مسجد خارج شود، اعتکاف اش فاسد ولی خودش گنهکار نمی شود.
   (قاضی خان).
  - ٤- اگر روزهٔ معتكف فاسد شود، اعتكاف اش نيز فاسد مي شود. (بحر)



#### درس بیستم: صدقه فطر

صفحه: ۳۹

وقت: سه ساعت درسي.

اهداف درس: شاگردان باید:

- مفهوم صدقه فطر را بدانند.

- احكام و مسائل صدقه فطر را بفهمند.

- شرایط صدقه فطر را بیان کرده بتوانند.

# دانش لازمي

## مفهوم صدقه فطر

صدقه فطر را زکات الفطرو فطره هم میگویند در اصل فطر ازهمان افطار مشتق شده است و افطار ماه مبارک رمضان سبب وجوب فطره میشود بدین خاطر آن را فطر میگویند، و در اصطلاح عبارت از مقدار مالی است که در آخر ماه رمضان بگونه تلافی نواقصات روزه رمضان به فقرا و مساکین پرداخته میشود.

## -تاریخ و دلایل مشروعیت صدقه فطر:

صدقه در ماه شعبان سال دوم هجری سالیکه روزه رمضان فرض شد مشروع گردید و دلایل زیادی به مشروعیت و وجوب آن است که از جمله:

ا - حدیث پیامبر اسلام عَیْشُ است که: (فَرَضَ رَسُولُ اللّه صَلّی اللّه عَلَیْه وَسَلّم زَکَاةَ الْفَطْرِ صَاعًا مِنْ تَمْرٍ أَوْ صَاعًا مِنْ شَعِیرِ عَلَی الْعَبْد وَالْحُرِّ وَالْأَنْشَی وَالصَّغیرِ وَالْكَبیرِ مِنْ الْمُسْلِمِینَ وَأَمَّر بَهَا أَنْ تُؤَدَّی قَبْلُ خُرُوجِ النّاسِ إِلَی الصَّلَاةِ) یعنی رسول الله عَمَی الله عَمْشَلَه صدقهٔ فطر را بر مردم مشروع ساخت که یک صاع از خرما، یا یک صاع از جو میباشد و بر آزاد، غلام ، مذکر، مؤنث، خورد سال وبزرگ سال از مسلمانان لازمیاست و دستور دا ده که قبل از رفتن به نماز عید پرداخته شود.

٢- از ابو سعيد خدرى روايت است كه ميفرمايد: (كُنَّا نُحْرِج زَكَاةَ الْفِطْرِ وَرَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّم فِينَا عَنْ كُلّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ حُرٍّ وَمَمْلُوكٍ مِنْ ثَلَاثَة أَصْنَافٍ صَاعًا مِنْ تَمْرٍ صَاعًا مِنْ أَقِطٍ صَاعًا مِنْ شَعِيرِ...)

ترجمه: ماوقتی پیامبر اسلام ﷺ در میان مان حضور داشت، صدقه فطر را که یک پیمانه از خرما، یا یک پیمانه از پنیر، یا یک پیمانه از جومیشد، می پرداختم.

### حكمت مشروعيت صدقه فطر:چند امر ميتواند باشد

- ۱- جبران نواقص و کوتاهی که در روزه فرضی صورت گرفته است.
  - ۲- جلو گیری از فقر وبیچار گی در جامعه اسلامی.
- ۳- تا همه مسلمانان چه فقیر و چه غنی درین روزه هم برای خوردن چیزی داشته باشند و هم برای پوشیدن .
  - ٤- تمام مسلمانان را در سرور و خوشيهای روز عيد شريک ساختن.

### حكم صدقه فطر

جمهور فقهاء بدين عقيده اند كه صدقه فطر بر هر مسلمان واجب است.

## برخي مسائل و احكام صدقه فطر

۱-صدقه فطر به وقت طلوع فجر صادق واجب میگردد، پس کسیکه بعد از طلوع فجر صادق بدنیا آید و یا کسی قبل از طلوع فجر صادق از دنیا برود، صدقه فطر بروی واجب نمی گردد.

۲- صدقه فطر باید قبل از نماز عید داده شود ولی اگر بعد از نماز عید و یا درخلال ماه مبارک رمضان داده شود درست است.

۳- اشخاصیکه مستحق زکات باشند، مستحق صدقه فطر نیز میباشند و افرادی که زکات به آنها درست نیست، صدقه فطر هم درست نیست.

- ٤- در صدقه فطر هم مانند زكات بايد تمليك صورت گيرد.
- ٥- آنچه در صدقه فطر داده میشود چهار چیز است، گندم، جو، خرما، کشمش، البته از گندم نیم صاع و از جو و کشمش یک صاع میباشد.



#### درس بیست و یکم: زکات

صفحه: ۴۱

وقت: سه ساعت درسي.

اهداف درس: شاگردان باید:

- مفهوم و معنى زكات را بدانند.

- احكام و مسائل زكات را بفهمند.

- فلسفهٔ زکات را توضیح داده بتوانند.

- به زكات به عنوان يك فريضه الهي معتقد شوند.

### دانش لازمي

### تعریف زکات

زکات در لغت عربی به معانی مختلف اطلاق میشود که از آن جمله: نُمو، رشد، پاکی و طهارت میباشد چنانچه در قرآن کریم میخوانیم (خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِم صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّیهِم بِهَا ...) واضح است که با ادای زکات بقیه مال افزایش پیدا میکند حالا این افزونی گاهی بگونه ظاهری در مال دیده میشود و گاهی بگونه معنوی یعنی برکت مال زیاد میشود و با مال اندک کار های بزرگ را انجام میدهد، و نیز از شر سارقین و مصائب دیگر حفاظت میشود و هم چنان از لحاظ معنوی ذخیره آخرت میشود، و خود انسان نیز با دادن زکات از نگاه روانی و معنوی پاک شده و محبت مادیات و ماده پرستی از وجودش بیرون میشود.

و در اصطلاح زکات عبارت است از تمیلک مال برای فقیر مسلمان که هاشمی نباشد بخاطر رضای الله تعالی میپردازد مشروط بر اینکه دیگر از مال مذکور منفعت نگیرد. (بحر الرائق)

#### نظام زکات در اسلام

زکات یک فریضهٔ مالی وعبادتی است که در شرائع تمام انبیای الهی گذشته وجود داشته وجزء شریعت شان بوده و به صورت یک امر دینی مهم به آن عامل بودند، البته قابل ذکر است که قبل از اسلام نصاب زکات، مقدار زکات، مصارف زکات طوری بوده که با شریعت محمدی تفاوت داشته است.

### تفاوت زكات با نظام تكس (ماليات)

در حقیقت زکات بدنبال خود حکمتهای برزگی را دارد که برخی آنها در منابع اسلامی تذکر داده شده واین نشان میدهد که زکات اسلامی را با تکس و یا همان نظام مالیاتی که در نظامهای امروزی معمول است اشتباه نگیریم چون زکات دو هدف اساسی دارد یکی تطهیر و یا پاکی زکات دهنده از گناه، از محبت مادیات و هوا پرستی و دومین هدف زکات، کمک و تعاون افرادی است که قدرت و توان مالی ندارند و برای امرار زندگی به مشکل مواجه هستند مانند: پتیمان، بیوه ها، معذور ها و معیوب هاو...

و در آیه مبارکه (خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّیهِمْ بِهَا...) به هدف اولی ودر آیهٔ مبارکهٔ ( اِنمَااَلصَّدَقَاتُ لِلفُقَرَاء...) به هدف وفلسفهٔ دومیاشاره گردیده است در حالیکه در نظام مالیات مروج دنیای امروزی چنین اهداف وفلسفه ای را سراغ نداریم.

## زكات چه وقت فرض ميگردد

شرایط فرضیت زکات دو نوع است، برخی شرایط بر زکات دهنده ارتباط دارد و بعض دیگر آن به مال زکاتی مربوط میشود.

#### شرايط زكات دهنده

۱- مسلمان بودن زکات دهنده: پس زکات بر اساس این شرط بر کفار واجب نیست چون زکات عبادت است و کفار به عبادات مکلف نیستند بلکه آنها به ایمان آوردن مکلف اند. وهم چنان زکات بر مرتد لازم نیست هر چند یک سال برمالش بگذرد واو در حال ارتداد باشد.

۲- زکات دهنده بالغ باشد: پس زکات برصبی و افراد نا بالغ واجب نمیباشد واین دیدگاه از حضرت علی و ابن عباس منقول است، زیرا که زکات عبادت است و اطفال مکلف به ادای عبادات نیستند، مانند اینکه روزه و نماز بر آنها واجب نیست پس زکات هم واجب نیست و ازینکه زکات عبادت مالی است، پس ولی صبی میتوانداز طرف آن تصرف نماید و زکات اموال آن را بپردازد.
۳- عقل یعنی زکات دهنده باید عاقل باشد: یکی از شرائط فرضیت زکات عبادت بوده و مجنون دهنده است یعنی زکات بر انسان دیوانه و مجنون واجب نیست چون زکات عبادت بوده و مجنون مکلف به عبادات نیست، البته قابل ذکر است که مجنون دو قسم است یکی جنون اصلی یا حقیقی و آن اینکه انسان قبل از بلوغ مجنون بوده و در حال جنون بالغ شده باشد به چنین مجنونی زکات

واجب نیست و اگر بعد از بلوغ هوشیار (افاقه) شود، زکات براو واجب میگردد ولی سالهای را که در حال جنون سپری نموده است، معاف بوده و زکات از آغاز افاقه حساب میشود.

وقسم دوم جنون آنست که بگونه عارضی وموقت به انسان پیش آید پس دراین نوع جنون حکم شرعی آنست که اگر این حالت یک سال ویا بیشتر از آن ادامه یابد، حکم قسم اولی را بخود میگیرد و اگر کمتر از یک سال باشد دراین صورت زکات بر او واجب میباشد.

۴- زکات دهنده مالک نصاب باشد: پس اگر مال آن به مقدار نصاب نرسیده باشد، زکات بر او واجب نمیشود.

## شروط مر بوط به مال زكات

۱- ملکیت تام: یعنی مال و ثروت که از آن زکات داده میشود، تحت کنترول و در تصرف آن شخص باشد واگر مال مذکور در اختیارش نباشد مانند اینکه: مال مفقود باشد، مصادره شده باشد، غصب گردیده باشد و ... دراین صورت زکات بر وی واجب نیست.

۲ - مال زکات فارغ از دَین باشد: یعنی دین اش به قدری نباشد که وقتی دَین ادا شود، ما بقیه مال از حد نصاب کم شود پس اگر دَینش چنین باشد دراین صورت نیز زکات بر وی واجب نمی شود.
 ۳ - مال نصاب از حاجات اصلی اش زائد باشد: و هدف از نیاز های اصلی مانند: مسکن، لباس، سواری، غذا و... پس نصاب مقرر برای ادای زکات ازین نیاز مندی ها افزون باشد.

۴- حولان الحول شده باشد: یعنی منظور از حولان الحول همان گذشت یک سال بر اموال زکاتی است و تا وقتی که یک سال بر سرمایه نگذشته باشد، زکات برآن واجب نمیگردد.

#### شروط ادای زکات

۱-نیت:، چون زکات عبادت است پس نیت در آن ضروریست.

۲- اسلام: چون غیر مسلم مکلف به ادای آن نیست.

۳- اداء على الفور باشد: يعنى در اداى زكات تاخير نباشد و اين قول مفتى به است.

۴- تملیک: یعنی زکات برای فقراء طوری داده شود که آن را مالک آن بسازد.

#### درس بیست و دوم: نصاب زکات

صفحه: ۲۳

وقت: يك ساعت درسي.

اهداف درس شاگردان باید:

- نصاب زكات را بدانند.

- بفهمند که تا نصاب زکات تکمیل نباشد زکات فرض نمی شود.

- مقدار نصاب زکات را برای دیگران بیان کرده بتوانند.

- باور کنند که وجود نصاب درباب زکات شرط است.

### دانش لازمي

#### هدف از نصاب زکات

نصاب در لغت عربی به معنی اصل است و نصاب زالکاة یعنی مقدار معینی از مال که درصورت تکمیل آن زکات فرض میگردد.

در اصطلاح شرعی: نصاب عبارت از مقدار سرمایه ای هست در کمتر از آن زکات واجب نشود. -

ودر بحث زکات، نصاب هرمال ِ زکات از مال و ثروت دیگری فرق می کند که بعدا توضیح داده میشود.

## اموالیکه در آنها زکات واجب میگردد

در مجموع پنج نوع مال است که در آنها زکات واجب میشود و آن را اموال زکاتی هم میگویند.

۱- حیوانات ( بز، گوسفند، گاو، گاومیش، غژگاو، شتر، وغیره...

۲- طلا و نقره.

٣- اموال تجارت (كالاهاى تجارتي).

۴- معادن و رکاز.

۵- کشت و میوه ها.





## مراحل فرضيت زكات

درین شکی نیست که زکات در برنامه های دعوتی پیامبران الهی که قبل از پیامبر اسلام عَیْا می حضرت محمد مصطفی به طرف بشریت فرستاده شدند وجود داشته است طوریکه یکی از آیات قرآنی این مسئله را چنین بیان میکند: (وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً یَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأُوْحَیْنَا اِلَیْهِمْ فِعْلَ الْخَیْرَاتِ وَاِقَامَ الصَّلَاة وَایتَاء الزُّکَاة وَکَانُوا لَنَا عَابدین).

ترجمه: ما آنان را پیشوایانی نمودیم که برابر دستور ما مردم را رهبری می کردند، وانجام خوبیها و اقامه نماز و دادن زکات را بدیشان وحی کردیم، و آنان تنها ما را می پرستیدند.

البته ممکن کیفیت آن زکات به کیفیت که امروزه در شریعت محمدی مشروع است تفاوت داشته باشد، ولی نفس زکات که همان دستگیری فقرا و کمک به هم نوع خود میباشد، چیزیست که در آن زمان نیزمروج بوده است.

### تاریخ مشروعیت زکات

در موضوع مشروعیت زکات در شریعت محمدی فقهاء -رحمهم الله تعالی- دو دیدگاه دارند:

ا- دیدگاه اول: آنکه زکات در مکه فرض شده بود و این دانشمندان به آیات که واژهٔ (زکات) در آن بکار رفته و در عهد مکی نازل شده است استدلال کردند مانند: (فَلَا اقْتَحَم الْعَقَبَةُ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ \*فَكُ رَقَبَة \*أَو إِطْعَامٌ فِي يَوْم ذِي مَسْغَبَة \* يَتِيمًا ذَا مَقُوبَة \*أَو مِسْكِينًا ذَا مَتْرَبَة).

ترجمه: او خویشتن را به گردنه نمی زند، تو چه می دانی آن گردنه چیست ؟ آزاد کردن برده است، یا خوراک دادن در زمان گرسنگی است، به یتیم خویشاوند، یا به مستمند خاک نشین.

ونیز بر اساس آیه: (فَأَمَّا الْیَتیم فَلَا تَقْهُر \*وَ أَمَّا السَّائَل فَلَا تَنْهُر).

قرجمه: یتیم را به سختی مران واورا زبون مدار و گدارا با خشونت مران، وهمچنان بر بنیاد آیهٔ (۲۴) سورهٔ معارج و به آنچه حضرت جعفر - رضی الله عنه - در حبشه در پیشگاه نجاشی مطرح کرد او فرمود: (وَیَأْمُرنَا بِالصَّلَاِة وَالزَّکَاة). یعنی آن حضرت عَیَّا ما به نماز، زکات وروزه دستور میدهد، استدلال نموده گفتند که زکات در عهد مکی فرض شده بود.

۳- دیدگاه دوم: این است که زکات در عهد مدنی فرض شده است و همین دیدگاه راجح است که زکات در سال دوم هجری در ماه شوال در مدینه منوره فرض گردید و آنچه که در آیات

مکی مشاهده شد، به عنوان فرض نه بلکه به حیث یک همکاری و تعاون و دستگیری انسانهای راه افتاده و نیازمند بود.

و چون در حقیقت زندگی مکی تمرینی بود برای آغاز یک زندگی دیگری، بدین خاطر به مسلمانان دستور زکات به عنوان یک امر مستحب داده شده بود تا تمرین و آمادگی باشد برای ادای زکات در آینده به حیث یک فریضه الهی و رکن برجسته اسلام عزیز (والله اعلم).

ابن حجر عسقلانی هم بدین باور است که آنچه در مکه زکات خوانده می شد دارای نصابی به این شکل مخصوص که در مدینه فرض شد، نه بود و در واقعهٔ حضرت جعفر که از زکات نام برده شده از روزه نیزنام برده شده است در حالیکه به اتفاق فقهاء روزه در مدینه فرض شده است، و هم چنان در حدیثی آمده است: (أَمَرَنَا رَسُولُ اللّه صَلّی اللّه عَلْیه وَسَلّم بِصَدَقَة الْفِطْرِ قَبْلَ أَنْ تَنْزِلَ الزّکاةُ فَلَمّا نَزَلَتْ الزّکاةُ لَم یَأْمُرْنَا وَلْم یَنْهَنَا وَنَحْنُ نَفْعَلُه). یعنی رسول اکرم عَیْنِ قبل از فرضیت زکات ما را به ادای صدقه فطر دستور داده بود ،وقتی زکات نازل شد، دیگر مارا به ادای صدقه فطر نه دستور میداد ونه نهی میفرمود و ما آن را انجام میدادیم.

### اهمیت ادای زکات

ادای زکات یکی مسؤلیتهای ایمانی و اسلامی مسلمانان است که در صورت داشتن قدرت و توان (نصاب) به پرداخت آن اقدام نمایند، و مسلمان نباید در پرداخت آن تعلل وبهانه جویی کند که این قضیه ایمان یک انسان مسلمان را به محک امتحان و آزمایش میکشاند و نیززکات از ارکان اسلام میباشد و در کُل پرداخت زکات خوبیهای ذیل دارا است:

- ١- عمل به دومين اركان اسلام.
- ۲- نمادی از درخشش وقوت ایمان انسان مسلمان است.
- ۳- زکات از تمام صدقات برتری داشته و باعث تقرب انسان به پروردگارش میشود.
  - ۴-ادای زکات در حقیقت مبارزه جدی با هواپرستی ومادیات گرائی است.

### درس بیست و سوم: زکات(عشر)غله ها،و میوه ها

صفحه: ۴۷

وقت:یک ساعت درسی.

اهداف درس: شاگردان باید:

- مقدار زكات حبوبات و ميوه ها را بدانند.

- بفهمند که در کدام حبوبات به چه میزانی زکات فرض است.

- برای فرضیت عُشر از قرآن و حدیث دلایل بیان کرده بتوانند.

### دانش لازمي

## فرضيت عشر

عشر یعنی زکات حبوبات، کشت و زراعت و میوه جات از قرآن و حدیث، اجماع و قیاس ثابت است.

۱ - قرآن کریم درین باره میفرماید: (وَآتُواْ حَقُّه یَوْم حَصَادِه) یعنی به هنگام رسیدن و چیدن و درو کردن از آنها ببخشید و زکات لازم آنها را بدهید.

مفسرین بدین نظر اند که هدف از حق در آیه فوق عشر است.

Y - در حدیث ازین قول گهر بار پیامبر اکرم شخ ثابت میشود که آن حضرت شخص فرمود: زمینی که به وسیله آب باران سیراب شود در آن عشر ( دهم حصه ) است و زمینی که به وسیله چاه وجوی سیراب شود، در آن نصف عشر یعنی بیستم حصه است.

٣-از اجماع و نيز امت اسلامي از صدر اسلام تاكنون بر فرضيت آن اجماع دارد.

## توضیحی در مورد زمین عشری وخراجی

- زمین عشری: عبارت از زمینی است که مسلمانان آن را از کفار به قدرت و غلبه گرفته و در میان افراد مسلمان تقسیم کرده باشند و یا اهل آن سرزمین به میل و رغبت خود اسلام آورده باشند.

- زمین خراجی: عبارت از زمینی است که بعد از غلبه مسلمانان بر زمین های کفـار آن را بـه خـود

آن مردم واگذار كرده باشند و از ايشان جزيه بگيرند.

#### سبب فرضیت عشر

سبب عشر در حقیقت زمینی است که از حاصلاتش حقیقتا استفاده شود بر خلاف زمین خراجی که در آن استفاده از حاصلاتش حقیقتا ضروری نیست پس اگر قدرت کشت را در زمین خراجی داشت ولی چیزی در آن نکارید، خراج بروی لازم میشود، ولی در صورت که کشت را آفت برسد که چیزی بدست نیاید، نه عشر واجب میشود و نه خراج. (بحرالرائق)

### شرائط وجوب عشر

شرايط وجوب عشر دوقسم است:

قسم اول: شرط اهلیت یعنی عشردهنده اهلیت آن را داشته باشد و شرط اهلیت باز بر دو قسم

۱- مسلمان باشد، یس به اتفاق دانشمندان اسلامی عشر بر کافر فرض نیست.

۲- بر فرضیت عشر علم داشته باشد، واین شرط جنبه عمومی دارد، در تمام عبادات داشتن علم شرط شمرده شده است،و عقل و بلوغ برای وجوب عشر شرط نیست چون عشر اجرت زمین بوده و لذا بر زمین مجنون و دیوانه نیز عشر واجب است.

قسم دوم: شرط وجوب است یعنی موجودیت محل عشر است، خواه زمین عشری باشد و زمین خراجي نباشد.

### درس بیست و چهارم: زکات حیوان

صفحه: ۴۹

وقت: یک ساعت درسی

اهداف درس: شاگردان باید:

- حیوانات که زکات در آنها فرض است را بدانند.
- نصاب مقدر شرعی برای وجوب زکات حیوانات را بفهمند.
  - در مورد زکات حیوانات به دیگران توضیح داده بتوانند.

### دانش لازمي

## توضيح مسئله

امام محمد و فقهای که بعد از وی بودند در باب زکات حیوانات، اصطلاح (سائمه) یعنی حیوانات چرنده را بکار میبرند و دلیل آنها مکتوباتی (نامه ها) است که از پیامبر گرامی اسلام عَلِی درین مورد بجا مانده است ومعنی اصطلاح (سائمه) را در ذیل مینویسم:

۱- از لحاظ معنی لغوی لفظ (سائمه) حیوان چرنده را گویند جمعی بدین نظرند که سائمه آن شتری است که به چراگاه برده شود و از گیاهان آن استفاده کند و در خانه پا برجا گیاه داده نشود.
 ۲- معنی فقهی البته واژه سائمه در فقه حیوانی را گویند که بشترین حصه سال را در چراگاه سپری نموده و از گیاه مباح آن استفاده نماید و هیچ نوع مأونت مالی را بر مالک اش وارد نکند پس مباح بودن علف و گیاهی که حیوانات می چرند ضروریست چون در صورتی که گیاه مباح نباشد آن حیوانات هم سائمه محسوب نمی شوند.

۳- مقصود از نگهداری آن شیر و نسل باشد، و اگر مقصود از آن گوشت یا سواری باشد سائمه گفته نمی شود، و در آن زکات واجب نمی گردد.

## حیواناتی که در آنها زکات واجب نیست

1- بر اسپها زکات نیست: صاحبین بدین نظرند که در اسپها زکات واجب نیست و همین دیدگاه مختار برای فتوی است، بلی در صورت که اسپها بخاطر تجارت باشد در آن زکات واجب است،چون درین صورت مانند مال تجارت بوده و حکم آن را بخود میگیرد برابر است که اسپها در خانه گیاه بخورند و یا در صحرا.

Y- بر خر و قاطر نیز زکات نیست: اگر نزد کسی حیوانات دیگری مانند خر و قاطر وجود داشته باشد، در نفس آن حیوانات زکات نیست چون آن حیوانات مال تجارت محسوب میشود پس زکات آن بر اساس کار برد تجارتی آن حساب میشود البته در صورتی که قیمت آن بحد نصاب رسیده باشد و اگر به حدنصاب نباشد اصلاسوالی مطرح نمی شود.

۳- در چوچه های حیوانات سائمه نیز زکات واجب نیست: برابر است این چوچه ها از شتر باشد، ویا از گاو و یاهم گوسفند و بز.

۴- هر آن حیواناتی که سواری میدهند، بار می کشند و یا در خانه علف و گیاه میخورند در آنها نیز زکات واجب نیست، چون در حدیثی آمده است که (عوامل و علوفه) یعنی در حیوانات کارگر، باربر و گیاه خوار، زکات نیست.



### درس بیست و پنجم: مصارف زکات

صفحه: ۵۱

وقت: یک ساعت درسی

اهداف درس: شاگردان باید:

- مصارف زكات را بشناسند.

- بفهمند که زکات به کسی که مستحق آن نیست داده نمی شود.

- در مورد مؤلفهٔ القلوب معلومات داده بتوانند.

#### دانش لازمي

# مستحق زكات كيست؟

(إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ للْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلِّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْهُ عَلِيْم حَكِيِّم). اللَّه وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِن اللَّه وَاللَّه عَلِيْم حَكِيِّم).

هدف از مصارف و یا مستحق زکات آن عده افراد و اشخاصی است که از نقطه نظر شرعی مستحق زکات شناخته شدند، و آنها در آیهٔ مبارکهٔ فوق بیان گریده اند، درین آیه مبارکه هشت قسم افراد مستحق زکات ذکر شده است ولی فقهای کرام در کتابهای خودآن را هفت قسم نگاشته اند و مؤلفهٔ القلوب را بدلیل اجماع صحابه کرام از مستحقین زکات حذف کردند.

آن هفت قسم اشخاص مستحق زكات اين است:

# ۱-۲- فقير و مسكين

فقهای کرام در مورد تعریف و توضیح این دو اصطلاح یعنی فقیر و مسکین چنین نظر دارند، در صورت که لفظ ( فقیر و مسکین ) بطور جدا و مستقل ذکر شود، به معنی یکدیگر بکار می رود ولی در صورتی که هر دو لفظ در یک کلام جمع شود، درین صورت فقهای حنفی بدین نظر اند که: فقیر آنست که ثروت اش اندک باشد یعنی در حالیکه مالش نمو کننده و عاری از قرض است، ولیکن به حد نصاب نمی رسد و یا مالش نمو کننده و عاری از قرض بوده و به قدر نصاب هم می رسد ولی از ضروریات حیات وزندگی اش میباشد مانند: خانه مسکونی، موتر سواری وغیره، و برای او اجازه سوال کردن نیست.

#### ۲- مسکین

مسکین آنست که هیچ ثروت و مالی نداشته باشد و حتی برای پوشیدن و پنهان کردن بدنش نیزچیزی نداشته باشد و سوال کردن (گدایی) برای او درست و حلال باشد، چون برای کسیکه بدنش را پوشانده بتواند، اجازه گدایی و سوال کردن ندارد.

#### ۳- عامل

عامل شخصی را گویند که امام و حاکم برای جمع آوری زکات و عشر مقرر کرده باشد، لفظ عام است که نامهای ذیل را شامل میگردد:

١- ساعى: ساعى آنست كه به هدف جمع زكات حيوانات مقرر شده باشد.

۲- عاشر: آنست که به هدف جمع آوری عشر حبوبات از طرف امام و حاکم وقت مقرر میگردد،
 و به این افراد از مال زکات به قدری داده میشود که مخارجش را در حد متوسط آن در خلال سفر
 و رفت و آمد بسنده باشد.

# ۴ رقاب (برده)

چهارمین مصرف زکات رقاب یعنی برای آزادی برده و غلامی که مکاتبت میان او و بادارش صورت گرفته باشد و در تلاش پیدا کردن پول آزادی خود است، برای آزادی او ازاموال زکات پرداخت میگردد تااو آزادی خود را کسب نماید، وغلام براساس اطلاق آیه مبار که عام است غلام کلان و کوچک هر دو را شامل میشود، و در صورتی که مکاتب هاشمی باشد، زکات دادن به آن درست نیست.

# ۵- غارم ( قرضدار )

یکی دیگر از مصارف زکات غارم یا قرض دار و مدیون است، بدین معنی که اگر فردی مدیون و قرض دار است و دارایی ندارد که قرض اش را بپردازد،درین صورت از مال زکات که از مردم ثروت مند جمع آوری میشود داده میشود تا بتواند قروض خود را بپردازد،

البته قابل ذكر است كه در آیه مباركه لفظ (غارم) علت مصرف زكات نیست بلكه علت مصرف زكات نیست بلكه علت مصرف زكات فقر است اواگر قرض داری ثروت مند است، به وی زكات دادن درست نیست و هم چنان قابل ذكر است كه (غارم) هاشمی یا از سادات نباشد.

### ٦- في سبيل الله

ششمین مصرف زکات (فی سبیل الله) است یعنی افرادی که در راه خداوند که مصروف کارهای خیر و نیک باشند،.

توضیح: هدف از فی سبیل الله در آیه مبارکه چه کسانی هستند؟، درین مسئله درمیان فقهای کرام دیدگاهای متفاوت دیده می شود مثلا: حضرت امام یوسف بدین نظر است که منظور از فی سبیل الله آن افرادی اند که به جهت فقر و تنگدستی از کاروان جهاد در راه خداوند عقب مانده اند چنین افرادی از مال زکات تقویت و کمک شوند.

حضرت امام محمد بدین باور است که منظور از فی سبیل الله افرادی اند که از قافله حجاج بیت الله الحرام عقب ماندند و قدرت و توان مالی شان به حدی ضعیف است که نمی توانند به ادای مناسک حج شان ادامه دهند به چنین افراد و اشخاصی نیز از مال زکات مصرف میشود. و صاحب بدائع الصنائع لفظ فی سبیل الله راعام دانسته و بر اساس دیدگاه او تمام مجراهای خیر و نیکی را شامل میگردد ولی بدلیل اینکه یکی از شرایط زکات نزد فقهای حنفی مسئله تملیک است یعنی باید پول را به کسی بدهیم که اوقادر به مالک شدن آن باشد و هر کسی ومصرفی که قدرت تملک را ندارد، مستحق زکات نیز نمی باشد، زکات داده نمی شود بدین خاطر است که در مصارف جون: تکفین میت و کندن قبر وغیره اعمار مساجد استفاد نمی شود، برحال این موضوع قابل تامل و تحقیق است.

## ٧- ابن السبيل ( فرزند راه )

هفتمین مصرف زکات ابن سبیل است، هدف از ابن سبیل همان مسافریست که از خانه و کاشانه اش بدور مانده و قدرت و توان مالی نداشته و نیاز مند کمک و همکاری میباشد، است و چنین افرادی را ابن سبیل بدین خاطر میگویند که او ملازم و متعلق راه است و به همین مناسبت مسافر به ابن سبیل مسمی شده است، قابل ذکر است که اگر مسافر هرچند در وطنش قدرت مالی هم داشته باشد بازهم در حین سفر و دور از خانه و وطنش اگرفقیر شود مستحق زکات محسوب میشود.

## درس بیست ششم وبیست هفتم: حج ومسائل آن

صفحه: ۵۳

وقت: یک ساعت درسی

اهداف درس: شاگردان باید:

- معنى ومفهوم حج را بدانند.

- سبب وشروط حج را بفهمند.

- برای فرضیت حج از قرآن وحدیث دلیل آورده بتوانند.

- به فريضه حج عقيده پيداكنند.

# دانش لازمي

# تحقيق واژه (حج)

لفظ حج بدو گونه خوانده میشود یکی به فتح  $( - \frac{1}{2} )$  درین صورت حج اسم میباشد و دوم به کسر  $( - \frac{1}{2} )$  درین صورت مصدر میباشد یعنی حج کردن، و حج را در لغت قصد را گویند که موصوف به صفت  $( - \frac{1}{2} )$  باشد یعنی حج به معنی قصد عظیم و بزرگ است و عده از فقهاء حج را همین گونه معنی کرده اند.

#### سبب حج

مسئله ای در فقه اسلامی به عنوان سبب اعمال و یا اسباب وجوب اعمال مطرح است و حج هم یکی از عبادات عظیم اسلامی است پس سبب آن نیز باید روشن شود، لذا راجع به سبب حج گفته اند که سبب حج بیت الله الحرام است، چون در نصوص اسلامی لفظ حج به طرف بیت الله نسبت شده است مانند (حج البیت) و قاعده است که احکام به سوی اسباب، اضافت میشود، مانند اصول الفقه، پس تقاضای اضافت حج به طرف بیت الله هم همین است که بیت الله سبب وجوب حج باشد و به همین خاطر است که حج در طول عمر بر انسان یک بار فرض میشود چون سببش یعنی باشد و به همین خاطر است که حج در طول عمر بر انسان یک بار فرض میشود چون سببش یعنی بیت الله یک است.

#### فرضیت حج

حج پنجمین رکن اسلام و عظیم ترین عبادت میباشد و تمام پیامبران الهی از آدم تا خاتم النبیین فریضه حج را ادا کرده اند،و درین بحث سه موضوع قابل توضیح است:



**اول - دلائل فرضیت حج در قرآن و سنت و اجماع امت** درین قضیه هیچ گونه شک و شبه ای وجود ندارد که حج هم مانند عبادات دیگری چون نماز،روزه و غیره فرض عین بوده و فرضیت اش با دلایل قطعی ثابت است.

# ۱-از قرآن کریم

(وَلِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَر فَإِنَّ الله غَنِيُّ عَنِ الْعَالَمِين) يعنى: وحجِّ اين خانه واجب الهي است بركساني كه توانائي براى رفتن بدانجا را دارند، و هركس كفر ورزد پس خداوند ﷺ از همه جهانيان بي نياز است.

استدلال از آیه فوق الذکر بر فرضیت حج را علما بدین گونه بیان کرده اند:

۱- لفظ ( عَلى) براى ايجاب شي بكار برده ميشود.

٢- لفظ (و من كفر) نيز برين مسئله دليل روشن است، هر چند عده از علماء بدين نظرند كه آية
 (و اتموا الحج و العمرة شه) در باره فرضيت حج نازل شده است و لى راجح آنست كه آيه فوق
 الذكر در باره فرضيت حج نازل شده است.

۳- در آیه مبارکه فوق اول لفظ (النَّاس) وسپس لفظ (مَن) استفاده شده است که از دو لحاظ نشانگر تأکید است یکی اینکه لفظ (الناس) به (من) تبدیل شده که از نگاه بلاغی دال بر تنبیه وایقاظ میباشد. و دوم اینکه در آیهٔ کریمه تفصیل بعد از اجمال و توضیح پس ابهام و جود دارد.

درآیه مبارکه الله تعالی استغنا و بی نیازی خود را بیان کرده که در واقع برای تارک حج نهایت خشم و غضب الله تعالی را نشان میدهد.

# ۲-فرضیت حج در احادیث

١- (إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ فَرَضَ عَلَيْكُمْ الْحَجَّ فَحُجُّوا) يعنى خداوند الله عَزَّ وَجَلَّ قَدْ فَرضَ عَلَيْكُمْ الْحَجَّ فَحُجُّوا) يعنى خداوند الله عَزَّ وَجَلَّ قَدْ فَرضَ عَلَيْكُمْ الْحَجَّ فَحُجُّوا) يعنى خداوند الله عج نماييد.

٢- بُنِي الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ... وَالْحَجِّ) يعنى اسلام بر پنج ستون نهاده شده است كه از جمله حج بيت الله الحرام ميباشد.

# ٣-فرضيت حج در اجماع امت اسلامي

امت اسلامی از صدر اسلام تاکنون در مورد فرضیت حج اختلاف نظر نداشته و همه متفق بودند براینکه حج فرض عین است.



3- ازنظر عقلی (قیاس): از نظر عقلی هم مسئله کاملا واضح است زیرا تمام عبادات که در شریعت محمدی مشروع است دو هدف اساسی دارد.

۱-اظهار و ابراز عبودیت وعجز وذلت برای الله تعالی.

۲- اظهار و ابراز شکران نعمت های الهی، این دو هدف درعبادت حج نیز دیده میشود و موجود ست.

# دوم- فضائل حج

در باره فضیلت و جایگاه حج آیات و احادیث زیادی وارد شده است که ما درین جا برخی آنها را ذکر میکنم:

۱-(وَأَدِّن فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجِّ عَمِيقٍ) اى پيغمبر! به مردم اعلام كن كه، پياده، يا سواره بر شتران باريك اندام كه راههاى فراخ و دور را طى كنند، به حج كعبه بيايند.

۲- درحدیثی چنین روایت شده است: (مَنْ حَجَّ فَلْم یَرْفُثْ وَلْم یَفْسُقْ رَجَع کَهَیْئَتِه یَوْم وَلَدَتُه أُمُّه).
 یعنی: هر کی درحالی حج نماید که گناه ونافرمانی نکند، بحالتی از حج برمیگردد که مادرش او را جدیدا زاده بود.

٣-آن حضرت عَلِيكُم فرمود: (الْحَجُّ الْمَبْرُور لَيْسَ لُه جَزَاء إلا الْجَنَّة).

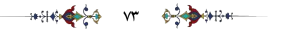
يعنى: پاداش حج مقبول صرف بهشت است.

۴-پیامبر اسلام ﷺ میفرماید: (الْحُجَّاجُ وَالْعُمَّارُ وَفْدُ اللَّهِ إِنْ دَعَوْهُ أَجَابَهُمْ وَإِنْ اسْتَغْفَرُوهُ غَفَر لَهُمْ). يعنى: حج كنند گان وعمره كنندگان مهمانان خداوند ﷺ اند، اگر دعا كنند خداوند ﷺ اجابت ميكند، واگر استغفار نمايند، ايشان را مى بخشد.

# سوم- شرايط وجوب حج

شرایط وجوب حج درگل شش قسم است و هدف ازین شرایط این است که اگر شرایط مذکور در شخصی پیدا شود، حج بروی فرض میباشد و اگر یکی از شرایط مذکور در وجود فرد پیدا نشود، حج بروی فرض نیست.

۱-اسلام: یعنی شخص باید مسلمان باشد و صادقانه کلمه توحید را خوانده باشد چون حج عبادت است و کفار و غیر مسلم به احکام شرعی و عبادات اسلامی مکلف نیستند، البته اگر کسی منافق



باشد و در حالت نفاق فریضه حج را ادا کند، مسلمانان در قبال آن هیچ نوع مسؤلیتی ندارنـد کـه اورا منع کنند و لی حج آن نزد الله تعالی قابل قبول نخواهد بود.

۲- بالغ بودن: انسان تا وقتی که به سن بلوغ نرسیده باشد حج بروی فرض نمی باشد، چون آنها مکلف شرعی نیستند در حدیثی وارد شده است که زنی طفل اش را به سوی پیامبر اسلام عَلَی بلند کرد و گفت: (أَلِهَذَا حَجٌ یَا رَسُولَ اللّه قَالَ نَعُم وَلَكِ أَجُر) ای رسول خدا! براین طفل حج فرض است ؟ آن حضرت عَلَی فرمود: بلی حج کرده میتواند ولی اجرش به تو می رسد، پس معلوم شد که خود آن طفل مکلف نه بوده تا اجرش را بگیرد و نصوص دیگربراین دلالت دارد.

٣- عقل: هم چنان یکی از شرایط فرضیت حج همان داشتن عقل است چون افراد مجنون و دیوانه مکلف به تکالیف شرعی نمی باشند. (رُفِع الْقَلُم عَنْ ثَلَاثَة عَنْ الْمَجْنُونِ الْمَغْلُوبِ عَلَی عَقْلِه حَتَّی يَفِيقَ...) یعنی تکلیف شرعی از سه شخص مرفوع شده است که یکی آنها دیوانه ای است که عقل خود را از دست داده است تا این به هوش آید.

3- حریت یا آزاد بود: یکی دیگر از شرایط حج آزادی است درین جا مراد از آزاد در مقابل غلام است پس حج بر افراد غلام و برده فرض نیست زیرا که قدرت و توان مالی نیز یکی از شرایط حج بوده وغلام و برده مالک ثروت و مال شده نمی تواند ولی در صورت که بادارش برایش اجازه حج را بدهد حج او صحیح میباشد واگر بدون اجازه آقای خود حج نماید گنهگار میشود و نیز وقتی آزاد شود، حج فرضی را دو باره ادا نماید، چون بار اول حج اش در حالت غلامی ادا شده است.

۵- استطاعت یعنی قدرت مالیداشتن: همچنان داشتن سرمایه، و توان مالی برای ادای فریضه حج نیز شرط بوده و هر کسی که توان و قدرت مالی برای مخارج و مصارف حج را ندارد حج بروی فرض نیست زیرا که الله تعالی فرموده است:

﴿ وَلِلَّهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَّيْهِ سَبِيلًا ﴾.

9- وقت حج: شرایط دیگری برای حج وقت آن است یعنی حج در یک وقت مخصوص صورت میگیرد که باید آن وقت فرا رسیده باشد و آن وقت عبارت است از ماهای حج که در قرآن کریم هم به همین نام (ماهای حج) یاد شده است: (الْحَجُّ أَشْهُر مَعْلُومَاتٌ...) پس در طول سال علاوه ازین ماها عبادت حج انجام نمی شود آنها شوال، ذی القعده وذی الحجه است.

# درس بیست وهشتم: حیاء

صفحه: ۵۹

وقت: یک ساعت درسی

اهداف درس: شاگردان باید:

- معنى لغوى واصطلاحي حياء را بدانند.
- اهمیت صفت حیاء در زندگی را بفهمند.
- برای فضائل و جایگاه حیاء دلائل ذکر کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

- حیاء دراصطلاح: راجع به تعریف اصطلاحی حیاء علما تعاریف مختلفی را ارائه کرده اند که ما درین جابه یک تعریف اکتفا میکنیم:امام راغب میگوید: (حیاء عبارت است از انقباض نفس در مقابل قبائح.

پس میتوان چنین گفت که حیاء یکی از صفات نیک و برجسته در وجود انسان است که حتی بخش از ایمان او محسوب میشود.

# صفت حياء نشانگر اعتدال دين اسلام

در تعالیم یهودیت قاطعیت و سختگیری وجود داشت در حالیکه تعلیمات حضرت عیسی مملو از گذشت و عفو و بخشش بود ولی دین مبین اسلام درمیان هر دو به صورت اعتدالی اش برای هدایت بشریت آمده است، معلوم است که تمام ادیان، بشریت را به سوی اخلاق نیکو و شائسته فرا میخواند ازین رو پیامبر بیش فرمود: (إِنَّ لِکُلِّ دِینِ خُلُقًا وَخُلُقُ الْإِسْلامِ الْحَیاء) یعنی هر دینی به اخلاق میخواند ازین رو پیامبر کرده است و اخلاق اسلام همانا حیا است. پیامبر اکرم بیش خواسته است که مسلمانان را آنقدر به دریافت خیر و خوبی و نیکی و کسب فضائل و شناخت بدی و قبایح و رذائل، حساسیت داشته باشند و در نهاد شان این انگیزه و احساس غرس شود که دیگر در انجام فضیلت و ترک رذایل به دنبال ثواب وعقاب نباشند چنانچه ابن قیم جوزیه درین خصوص میگوید:فرض کن که پیامبران الهی نیامده اند، و آتش جنهم روشن است، آیا واجب و سزاوار نیست که بندگان از منعم و پروردگار خود شرم و حیاء داشته باشند؟.

# حياء و ايمان باهم پيوند عميق دارند

ارتكاب كارهاى ضد فضيلت وزشت در حقيقت نشانگر اين است كه انسان صفت حياء را از دست داده و استمرار و مداومت اش بر چنين اعمال ضد ارزشهاى اخلاقى،رفته رفته ايمان او را نيزاز وى ميگيرد طوريكه پيامبر عَيْلُهُ فرمود: (الحياء والإيمان قرنا جميعا فإذا رفع أحدهما رفع الآخر(حاكم).

یعنی: ایمان و حیاء باهم اند و هر گاه یکی آنها برداشته شود، دیگرش نیز برداشته میشود.

ودر روايت ديگر اين گونه آمده است: ( الْحَياء وَالإيمَانُ مَقْرُونَان، لا يَفْتَرقَان إلا جَميعًا).

ایمان وحیاء با هم پیوند خورده اند واز یکدیگر جدا نمی شوند میگر اینکه هردو از بین بروند.

وهم چنان در حدیثی میخوانیم: (الْحَیاءُ لاَ یَاتی الاَّ بِخَیْرِ) یعنی حیاء جز خیر و سعادت، چیز دیگری به دنبال ندارد.

### درس بیست و نهم: تواضع

صفحه: ۶۱

وقت: یک ساعت درسی

اهداف درس: شاگردان باید:

- معنى ومفهدوم تواضع را بدانند.
- بفهمند که تواضع یک صفت خوب برای انسان است.
  - نمونه های از تواضع پیامبر عیالهٔ را بیان کنند.

# دانش لازمي

## مفهوم تواضع

لفظ تواضع از وضع مشتق بوده و وضع به معنی نهادن و فرو نشاندن چیزی است و بدین خاطر است که تولد طفل را وضع حمل میگویند چون طفل به زمین نهاده میشود و مفهوم آن از نظر اخلاق اسلامی این است که انسان خود را در برابر الله تعالی و مخلوقات اش (انسانها) از مقامی که دارد پائین تر تصور کند و ضد آن و یا نقطه مقابل آن تکبر است یعنی فخر فروشی وخود بزرگ بینی، صفت تواضع آن قدر مهم است که حضرت لقمان حکیم وقت فرزند اش را توصیه میکرد، از کنار آن به سادگی نگذشته بلکه به فرزنداش گفت (وَلا تُصغِر خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّه لا یُحِبُّ کُلِّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ) یعنی با تکبر و بی اعتنائی از مردم روی مگردان، و مغرورانه بر زمین راه مرو، چرا که خداوند الله هیچ متکبر مغروری را دوست نمی دارد.

و شاعر هم ميگويد:

تواضع گر همیخواهی رفیق بید مجنون شو \* که هر چند رو به بالا میرود سر بر زمین دارد.

# نمونه های از تواضع پیامبر ﷺ

تعلیمات اسلام عزیز روی مسئله تواضع و فروتنی تأکید زیادی داشته و آن را به عنوان یک ارزش اخلاقی مؤثر در ایجاد فضای اخوت و برادری و همدیگر پذیری معرفی کرده است، انسان در هر سطح و مقام و جایگاه که باشد نباید ازین ارزش بزرگ انسانی غافل بماند.

شما تواضع را به گراف بالای آن در تمام زندگی پیامبر عیالی واصحاب کرامش دیده میتوانید مثلاً آن حضرت عیالی در حجة الوداع که حدود یک لک وبیست و چهار هزار صحابه او را همراهی میکردندهیچ محافظ و دفاع کننده ای نداشت و هیچ جای مخصوصی برایش در نظر گرفته نشده

بود و کسی را نگفتند که راه را برای آن حضرت علیه بازکن،روزی حضرت عمر بن خطاب باری سنگینی را بدوشش برداشت،برایش گفتند چرا ای امیر مؤمنان؟ حضرت عمر فرمود: نفسم مغرور بود خواستم ذلیلش نمایم، گاهی اوقات حضرت عمر دست طفلی را می گرفت و برایش می گفت: برایم دعاء کن چون تو گناه نه کرده ای.

# نمونه های از تواضع در زندگی مؤمن

احترام بزرگان و اهل علم مخصوصاً معلمان، استاذان و والدین و ریش سفیدان و شفقت و مهربانی به کودکان و خوردان و دستگیری آنها و کمک شان در قسمت تعلیم، و رفع نیازمندی های دیگر آنها و رعایت حقوق همسایه ها و برخورد خوب و نیک با آنها از نمونه های بارز این ارزش اخلاقی است.



### درس سي ام: صلةرحمي

صفحه: ۳۶

وقت: یک ساعت درسی.

اهداف درس: شاگردان باید:

- مفهوم صلهٔ رحم را بدانند.

- انواع صلهٔ رحم را بفهمند.

- از قرآن وحدیث برای صلهٔ رحم دلیل بیان کنند.

#### دانش لازمي

## - مفهوم صله رحمي

لفظ (صلهٔ) از (وَصُلتُ الشئ وَصلاً) ماخوذ بوده و از نگاه لغوی ضد قطع و ترک و جدایی میباشد. در قرآن و حدیث این اصطلاح زیاد تکرار شده و منظور اش این است که انسان به اقارب نسبی و صهری باید کمک و همدردی داشته و از امور و زندگی آنها آگاه بوده و در رفع مشکلات و براورده سازی نیازمندی های ایشان به اندازه قدرت و توان بکوشد و ضد این لفظ قطع صلهٔ رحمی است یعنی عدم همکاری و همدردی به اقارب و خویشاوندان.

# انواع صله رحمي

دائماً هدف از صله رحمی همکاری پولی و مادی نمی باشد چون انسان میتواند به انواع مختلف این وظیفه اسلامی خود را انجام دهد از جمله:

بامال، باخدمت، زیارت، سلام دادن، خیر خواهی، رفع ظلم از آنها و در صورت که آنها اشتباهی کردند بخشیدن شان و...

# صلة رحمى از بزرك ترين طاعات الهي ميباشد

نصوص وارده در کتاب و سنت نشان میدهد که صلهٔ رحمی یک امر مهم و بزرگ در اسلام بوده و قطع صلهٔ رحمی از گناهان بزرگ قلم داده شده است بطور مثال:

١- الله تعالى به رعايت صلة رحمى امر فرموده است ﴿ وَاعْبُدُواْ اللّهَ وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْبَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَالْبَنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللّهَ لاَ يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴾. (النساء آية ٣٥)



خدا را عبادت کنید و هیچ چیزی را شریک او مکنید، و نیکی کنید به پدر و مادر، به خویشاوندان، به یتیمان، به مسکین ها، به همسایگان خویشاوند ، به همسایگان بیگانه، به همدمان، به مسافران، وبه بندگان و کنیزان بیشک خداوند کسی را دوست نمی دارد که خودخواه و خودستا باشد. و در جای دیگر الله تعالی میفرماید (وَآتِ ذَا الْقُرْبَی حَقُهُ وَالْمِسْکِینَ وَابْن السَّبیلِ وَلاَ تُبَدِّر تَبْذِیراً).

ترجمه: حق خویشاوند را (از قبیل صله رحمی و نیکوئی و مودّت و محبّت )بده و حق مستمند و راه مانده ( از قبیل زکات و صدقه واحسان )، بپرداز، و به هیچ وجه تبذیر مکن.

# ٢-صله رحمي اولين هدف دعوت پيامبر عليه

این مسئله آن قدر مهم بود که آن حضرت عَلَیْ در اولین روزهای دعوت اش آن را در خلال مسایل و موضوعات دیگر گنجانید طوریکه در حدیث ابو سفیان بن حرب وارد است که هنگامی که هرقل از وی راجع به پیامبر اکرم عَلیْ سوال کرد که به چه چیزی شما رادعوت می کند،ابو سفیان در پاسخ گفت:(یَأْمُرُنَا بِالصَّلَاةِ وَالصَّدَقَةِ وَالْعَفَافِ وَالصِّلَةِ).

ترجمه: او ما را به نماز، صدقه، عفت وصلهٔ رحمی دستور می دهد .

# درس سی و یکم:راستی(صداقت)

صفحه: ۶۵

وقت: یک ساعت درسی.

اهداف درس

شاگردان باید:

- اهمیت صداقت وراستکاری را بدانند.

- بفهمند که صداقت وراستکاری باعث نجات از مصائب میشود.

- راجع به صداقت وراستی معلومات داده بتوانند.

# دانش لازمي

# اهمیت صداقت و راستی

حقیقت آنست که صدق و راستی نشانه ایمان، و زینت و مغز و جوهر عقیده اسلامی بحساب می رود و در مقابل کذب و دروغ دریچه ای به سوی معصیت، نفاق و بد دیانیتی است. گویا سعادت و شقاوت بشری میان دو چیز می چرخد یعنی میان صدق و کذب چون پیامبر اعظی گفت: (الصدق ینجی والکذب یهلک) یعنی راستی صفت نجات بخش و دروغ خصلت هلاکگر است. صدق و راستی صفتی است که در طول تاریخ بشری تماماً به حسن آن اتفاق نظر داشته و یکی ارزشهای مقدس و مطلوب شناخته شده است و در اسلام عزیز هم صدق یکی از عالی ترین صفات نیک محسوب میشود که برای رعایت آن در قرآن و سنت نصوص گوناگونی وارد شده که این از ذکر همه آنها معذوریم ولی به آن در ذیل اشاره میگردد:

# - جایگاه صداقت و راستی

1- پیامبر عَیْا و پیروان راستین به آن متصف شدند: ﴿ وَالَّذِي جَاء بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِه أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ المُتَّقُونَ ﴾ الزمر(٣٣) يعنى كسى كه حقيقت و صداقت را با خود آورده و كسى كه حقيقت و صداقت را باور داشته است، آنان ير هيز گاران واقعي هستند.

۲- صداقت از اولویات دعوت اسلامی بحساب می رود. چنانچه در حدیث ابوسفیان گذشت که او گفت: ( ویأمرنا بالصلاة و الصدق) یعنی پیامبر عیالی ما را به نماز وراستکاری دستور میدهد.

۳- صداقت و راستی دارای فوائد و ثمرات زیادی هست که در ذیل به چند نمونه آن اشاره میشود:

۳- صداقت و راستی سر چشمه خوبیها و شائستگی ها است وصداقت در حقیقت محور پیروزیها و موفقیت های دنیا و آخرت است طوریکه پیامبر علی فرمود: (فان الصدق یهدی الی البر) یعنی راستی به سوی نیکها سوق میدهد.

۴ صداقت ضد و نقطه مقابل نفاق میباشد ( ثلاث مَن کُنَّ فیه کانَ مُنَافِقاً إذا حدَّث کذب ) یعنی سه صفت طوری است که در هر کسیکه باشد او منافق است از جمله: وقتی سخن بگوید، دروغ میگوید.

۵- صداقت و راستی باعث نجات از مصائب و مشکلات میگردد طوریکه چند نفر در گذشته ها در کوهی داخل مغاره ای گیر ماندند، راه دیگر برای بیرون رفت نه بود، آنها به یکدیگر شان گفتند (إنه والله یاهؤلاء لاینجیکم الا الصدق) یعنی به خداوند شهر سو گند شما را ازین مصیبت به جز راستی و صداقت تان چیز دیگری نجات نخواهد داد، چنانچه با صداقت و راستی که قبلاً انجام داده بودند از آن نجات یافتند.

9-صداقت و راستی باعث رضایت الله میشود، در جنگ تبوک که مسلمانان خیلی نیاز جدی به مال و افراد داشتند چون دشمن بسیار نیرومند بود، و نفیر عام شده بود و لی در مدینه منوره حضرت کعب بن مالک و دو نفر دیگر از مسلمانان نتوانستند دراین نبرد تاریخی اشتراک نمایند، در برگشت پیامبر عظی و لشکر مسلمین مردمان به کعب تلقین کردند دروغ بگوید و خود را نجات دهد ولی او دروغ نگفت و قضیهٔ عقب ماندنش را صادقانه تشریح کرد که درنتیجه همین صداقت و راستگویی اش آیات در قرآن کریم دربشارت به بیان قبولیت توبه شان نازل شد و خداوند الله و رسول اش از ایشان راضی شدند.

٧- مردم به اشخاص و افراد صداقت پیشه اعتماد میکنند.

۸- صداقت و راستی باعث برکت در کسب و کار میگردد.

در حدیث آمده است که (خریدار و فروشنده تا وقتی که از هم جدا نشده باشند اختیار دارند، پس اگر در عقد خود راست گویند و عیب و کیفیت مال خود را بیان کنند، در معامله شان خداوند گل برکت می اندازد و اگر دروغ بگویند و عیب مال خود را کتمان کنند برکت معامله شان نابود میگرد.

### درس سي و دوم:اطاعت والدين

صفحه: ۶۷

وقت: یک ساعت درسی.

اهداف درس: شاگردان باید:

- بدانند كه اطاعت والدين واجب است.
- بفهمند که ناسزاگویی ونافرمانی والدین حرام و گناه است.
  - بتوانند درمورد حقوق والدين توضيحات دهند.
    - به والدين وبزرگان احترام كنند.

# دانش لازمي

# اطاعت والدين قرين توحيد است

چنانچه که میدانیم اطاعت و فرمان بر داری والدین بر فرزندان از مسؤلیتهای بزرگ نظام فامیلی محسوب میشود و الله تعالی در سورهٔ اسراء بعد ازینکه به عبادت و پرستش خویش دستور میدهد به تعقیب آن به رعایت حقوق والدین و احترام و اطاعت آنها نیز امر میکند: (وَقَضَی رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ يَعْبُدُواْ إِلاَّ وَبِالْوَالدَیْنِ إِحْسَانًا إِمَّا یَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكَبَر أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلاَ تَقُل لَهُمَا أُفِّ وَلاَ تَنْهَرْهُمَا وَقُل لَهُمَا قُولًا تَوْفِل لَهُمَا فَلَا تَقُل لَهُمَا أُفِّ وَلاَ تَنْهَرْهُمَا وَقُل لَهُمَا قُولًا كَرِيماً). یعنی: پروردگارت فرمان داده است که جز او را نپرستید، و به پدر و مادر نیکی کنید،هرگاه یکی از آن دو، و یا هر دوی ایشان نزد تو به سن پیری برسند، به آنان اُف مگو و آنان را از پیش خود مران و با سخنان محترمانه با آن دو سخن بگو.

# اطاعت والدين واجب است مشروط براينكه

اطاعت پدر و مادر در امور روا و مشروع واجب است، شریعت اسلامی مسلمانان را به این مسئولیت دستور داده و عقل سالم آن را می پسندد. این اطاعت فرزندان حتی شامل پدر و مادری که مسلمان هم نیستند می شود و تنها در اموری که معصیت و نارواست، نباید از آنان اطاعت نمود؛ زیرا در جهت نافرمانی خداوند ﷺ، نباید از مخلوقی پیروی کرد. خداوند متعال در این رابطه می فرماید:(وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَی أَنْ تُشْرِكَ بِی مَا لَیْسَ لَكَ بِهِ عَلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِی الدُّنْیَا مَعْرُوفًا وَاتَّبِعْ سَبیلَ مَنْ أَنَابَ إِلَیَّ ثُمَّ إِلَیَّ مَرْجِعُکُمْ فَأُنبَّئُکُمْ بِمَا کُنتُمْ تَعْمَلُونَ) سورة لقمان(۱۵).

ترجمه: هرگاه آن دو (پدر و مادر) تلاش کردند که چیزی را با خداوند شریک نمایی که کمترین آگاهی در مورد آن نداری، از ایشان اطاعت مکن. در دنیا با ایشان همیشه به صورتی



شایسته رفتار کن و راه کسانی را در پیش بگیر که به جانب من رو کردهاند. بعد هم همه به سوی من باز می گردند و من شما را از آنچه (در دنیا) می کردهاید آگاه میسازم.

-همیشه خدمات والدین را سپاس گزار باشیم.

یکی از زیباترین آداب در مقابل والدین سپاس گزاری از ایشان در برابرآن خدماتی است که ایشان درطول حیات وزندگی ما انجام داده، زیرا در زمان کودکی و جوانی ـ به ویژه مادر ـ از هیچ تلاش و دلسوزی و خدمتی به فرزندان خویش کوتاهی نکردهاند، به همین خاطر سپاسگزاری و قدردانی از زحمات آنها ضروری است، و خداوند متعال شکر و سپاس آنها را در کنار حمد و سپاس خویش قرار داده و فرموده است: (أَنِ ٱشکُر لِي وَلوَلِدَيكَ إِلَيَّ ٱلمَصِیر).

ترجمه:ومرا و پدر و مادرت را شکر گزار باش و سرانجام به سوی من بازخواهید گشت.

# جایگاه مادراز دیدگاه اسلام

هردو(والدین)هر چند قابل ترحم و مهر ورزی اند ولی مادر در این مورد بر پدر اولویت دارد و باید بیشتر مورد احترام، اطاعت و تواضع قرار گیرد، زیرا به هنگام بارداری، وضع حمل، شیر دادن، نگهداری و تربیت، زحمات زیادی را متحمل گردیده و آسایش فرزندش را بر آسایش خویش مقدم داشته است و بسیاری از شبها را در کنار گهواره کودک ـ به ویژه به هنگام بیماری و درد \_ بیدار مانده است، خداوند هم متعال در این مورد می فرماید: (وَوَصَّیْنَنَا الْإِنْسَانَ بِوَالَدیْهِ إِحْسَانًا حَمَلْتُهُ أُمُّهُ كُرْهًا وَوَضَعَتْهُ كُرْهًا وَحَمْلُهُ وَفْصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا).

ترجمه: ما به انسان توصیه می نماییم که با پدر و مادر خویش به خوبی رفتار نماید؛ زیرا که مادرش با رنج و زحمت او را حمل کرده و با رنج و مشقت به دنیا آورده است و دوران حاملگی و شیر خوارگی او سی ماه به طول می انجامد.

### درس سی و سوم: اسراف

صفحه: ۶۹

وقت: يك ساعت درسي.

اهداف درس: شاگردان باید:

- مفهوم ومعنى اسراف را بدانند.
- بفهمند که سرمایه یکی از نعمتهای الهی است.
- برای اینکه اسراف شرعا عمل نادرست است، دلائل بیان کنند.
  - خودشان اسراف نكنند.

# دانش لازمي

# مال نعمت الله تعالى

ثروت و مال در حقیقت یکی از نعمت های الهی بوده و باعث زیب وینت انسان در زندگی دنیوی میباشد الله تعالی میفرماید: ﴿الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِینَهُ الْحَیَاةِ الدُّنْیا وَالْبَاقِیَاتُ الصَّالِحَاتُ خَیْر عِند رَبِّكَ ثُوابًا وَخَیْر أَمَلاً ﴾ (الکهنه ۴۶). یعنی: دارائی و فرزندان، زینت زندگی دنیا اند و امّا اعمال شایسته ای که نتایج آنها جاودانه است، بهترین پاداش را در پیشگاه پروردگارت دارد، و بهترین امید و آرزو است.

# مال و ثروت یک ضرورت بشری

جای شک نیست که ثروت و مال برای اینکه حیات بشری تداوم و استمرار پیداکند، نهایت ضروریست و هیچ خردمندی از ضرورت آن انکار نمیورزد و اسلام هم از داشتن ثروت و سرمایه نه تنها منع نمی کند بلکه برای کسب و بدست آوردن آن تشویق و ترغیب مینماید. البته این نکته را فراموش نکنیم که اسلام از کسب مال از مجراهای غیرشرعی مانند غضب، رشوت، سرقت و ... شدیدا مسلمانان را برحذر می دارد چنانچه او تعالی می فرماید: ﴿ یَا أَیُّهَا النَّاسُ کُلُواْ مِمَّا فِی الأَرْضِ حَلاً لاً طَیّباً وَلاَ تَتَّبعُواْ خُطُوات الشَّیْطَان آئه لَکُمْ عَدُوِّ مُبین ﴾ (بقرهٔ ۱۶۸).

ترجمه: ای مردم!از آنچه در زمین است و حلال و پاکیزه است بخورید، و پا به پای شیطان راه نیفتید، بی گمان او دشمن آشکار شما است.

ونيز خداوند بزرگ به بندگان خويش دستور مى دهد كه از تناول مال حرام خوددارى كنيد: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إِلَى الْحُكَامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مِّنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالإِثْمِ وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة (۱۸۸).

**ترجمه**: واموال خودتان را به باطل(و ناحق، مثل رشوت ، ربا و غصب و دزدی. .. ) در میان خود نخورید و آن را به امراء و قضات تقدیم نکنید تا از روی گناه، بخشی از اموال مردم را بخورید و شما بر آن آگاه باشید.

## اسراف یک عمل نادرست

ولى گاهى اوقات انسان مال و ثروت كه را در حقيقت نعمت الله تعالى و وسيله تداوم حيات بشرى محسوب مى شود، در مخالفت با اسلام و شريعت محمدى در مجراهاى غير اسلامى و يا در مجراهاى مشروع ولى بدون ضرورت و نياز باكمال بى اعتنايى صرف ميكند كه شرعاً آن را اسراف گويند و اسلام از اسراف و در مجموع ضائع كردن ثروت ودارايى منع كرده است و آن شخص را برادر شيطان خوانده است خداوند الله ميفرمايد: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْن السَّبِيلِ وَلا تُبَدِّر تَبْذِيرًا (٢٦) إِنَّ الْمُبَدِّرِين كَانُوا إِخْوانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُورًا ﴾ الاسراء ٧٧.

قرجمه:حق خویشاوند ومستمند وراه مانده را بده و به هیچ وجه از بی جا خرجی کار مگیر،بی شک بی جا خرج کنند گان برادر شیطان اند وشیطان بسیار ناسپاس پروردگار خود است. وهمچنان الله تعالی درجای دیگر میفرماید: (یَا بَنِی آدَم خُذُواْ زِینَتَکُم عِندَ کُلِّ مَسْجِد وکُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنَّه لاَ یُحبُّ الْمُسْرِفِینَ). الاعراف ۳۱.

ترجمه: ای فرزندان آدم! در هر نماز گاه و عبادتگاهی، خود را بیارائید، و بخورید و بنوشید ولی اسراف و زیاده روی کنندگان را دوست نمی دارد. و در مورد کسانی که مال را با در نظر داشت هدایات اسلامی مصرف میکنند میفرماید: ﴿وَالَّذِینَ إِذَا

و در مورد كسانى كه مال را با در نظر داشت هدايات اسلامىمصرف ميكنند ميفرمايد: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلكَ قَوَامًا ﴾ الفرقان ٦٧.

ترجمه: و کسانی که به هنگام خرج کردن نه زیاده روی می کنند و نه سختگیری، و بلکه در میان این دو،میانه روی و اعتدال را رعایت می کنند.

از خلال آیات فوق بخوبی میتوان استنباط کرد که اسلام چقدر در قضیه اموال و ثروت و سرمایه قوانین و اصول اعتدالی و موزون را مطرح کرده است که در واقع اگر به نظر منصفانه دیده شود، متوجه می شویم که اسلام در قسمت قوانین مالی تمام ابعاد و بخشهای آن را در نظر دارد و برای هر بخش قانونی را بیان نموده است که تا صبح قیامت راهگشائی جهان بشریت میباشد،انسان در هر سطح و مقام و جایگاهی که قرار داشته باشد، نمی تواند ازین قوانین بی نیاز باشد.

#### اسباب اسراف چیست؟

درین قسمت اسباب و عوامل و انگیزه های اسراف و تبذیر را بیان می کنیم که از آن جمله:

## ١- جهل برخي مسلمانان از تعاليم اسلام

مسلمان تا حال درین که اسراف یک امر حرام و نادرست و تعقیب دنیوی ( تعزیر ) و بازرسی آخروی داردرانمی داند.

## ۲- سابقه داری در اسراف

احیانا اشخاص بدلیل اینکه در کنار و آغوش خانواده های اسراف کار پرورش و تربیت یافته اند بدین خاطر اسراف به عنوان یک عادت مستمر و دایمی همچون معتادی که به مواد مخدر در زندگی اش جاگرفته و اکنون اراده و قدرت خود داری از آن را ندارد،میباشد.

۳-عدم آینده نگری برخی ها برخی هادرفکرآینده خود نمیباشند و فکر میکنند که همین قدرت و ثروت و امکانات جاویدانه خواهد ماند، در حالیکه هیچ کس آینده راتضمین کرده نمی تواندوسنت و طریقه خداوندی همین همین گونه است که گاه اشخاص ثروت مند به گدای ذلیلی مبدل میشوند و افراد بینوا به بزرگ ترین قدرت اقتصادی تبدیل میگردند، پس مال و ثروت بی جا و بی مورد تلف و ضائع نشود و برای ذخیره اخروی و نیز آینده های خویش متوجه باشیم.

## ٤-همنشيني با اسراف گران

بعض اوقات نشست بر خاست با افراد و اشخاص که به صفت بد و نادرست اسراف کاری گرفتارند،انسان را به اسراف کاری و تبذیر و ضائع کردن مال و دارایی و ثروت وامیدارد.

# ٥-فخر فروشي

هم چنان برخیها میخواهند که بااسراف کاری بدیگران نشان دهند که از قدرت و توان مالی بالای برخوردار اند و هرچه خواسته باشند می توانند آن را انجام دهند ونیز اینکه دیگران در عروسی وخیرات و ختم هاوامثال آن چقدر پول مصرف کردند؟ پس او چرا از آن قدر پول مصرف نکند؟ و اگر نکند دیگران او را ممسک و بی غیرت فکر میکنند، این عادات و رسوم جاهلانه است که مردم ما را دچار این معضل کلان ساخته است.



#### درس سی وچهارم:حجاب

صفحه: ۷۱

وقت: یک ساعت درسی.

اهداف درس: شاگردان باید:

- مفهوم حجاب را بدانند.

- محاسن حجاب اسلامی ومعائب بی حجابی را درک کنند.

- از آیات واحادیث برای حجاب معلومات داده بتوانند.

### دانش لازمي

## هدف اسلام ازحجاب چیست؟

دین مبین اسلام در قوانین و دستور العملهای که برای هدایت جوامع بشری ارائه نموده است، به زنان مسلمان توجه خاص وقابل ملاحظه ای داشته و در هر مطقع از حیات شان آنها مورد عنایت این دین الهی قرار دارند چه درعرصهٔ دانش و فراگیری علم باشد و چه در زمینهٔ تملک و کسب و کار و چه در قسمت حفظ عزت و کرامت انسانی و اسلامی ایشان، از جمله عنایات الهی به ایشان مسئلهٔ حجاب است که درواقع حجاب برای مقید و یا به زنجیر کشاندن آنها نه بلکه درصورتی که بدون تعصب و بدور از تقلید های کور کورانه به این قضیه بنگریم میدانیم هدف از حجاب اسلامی در حقیقت حفظ عفت و عزت ایشان است و محدودیت هایی که در لباس و زینت زن قرار داده شده است، فقط برای جلو گیری از فسادی است که در نتیجه آشکار کردن زینت به وجود می آید، لذا آنچه اسلام آورده است، به معنی محدودیت آزادی زنان نیست، بلکه اسلام میخواهد او را از سقوط در گودال ذلت و رسوایی و ابتذال نجات دهد.

# اهميت وجايگاه حجاب دراسلام

١- حجاب وفرمان بر دارى از الله ورسول وى:

رعایت حجاب اسلامی درحقیقت نشانگر پیروی واطاعت خدا ورسول است و مسلمانی که در مورد حجاب دچار مشکل است، این را بداند که دربرابر الله ورسول وی سنگرگرفته وبا دستور و فرمان پروردگارش سر مخالفت و طغیان گری دارد خداواند بزرگ میفرماید: ﴿ وَمَا کَانَ لَمُؤْمِنِ وَ لا مُؤْمِنة إِذَا قَضَي اللهُ وَ رَسُولُهُ أَمْراً أَن یَکُوْنَ لَهُمُ الْخِیَرةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَ مَن یَعْصِ الله وَ رَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُّبِیناً ﴾. یعنی: کاری که خدا و پیامبرش در آن داوری نمایند، هیچ مرد و زن مؤمنی در آن کار، از خود اختیاری ندارند، و هر کس از دستور خدا و پیامبرش، سرپیچی نماید، دچار گمراهی کاملاً آشکاری می گردد.

ونیز خداوند ﷺ زنان مسلمان را دستور میدهد که باید مواظب ومراقب دید ونظر خویش باشند تا مبادا ملعبه وبازیچهٔ افراد افعی صفت قرار گیرند، او تعالی میفرماید: ﴿ وَ قُلْ لِّلْمُؤْمِنَاتِ یَغْضُضْنَ مِنُ أَبْصَارِهِنَّ وَ یَحْفَظْنَ فَرُوْجَهُنَّ وَ لا یُبْدیْنَ زِیْنَتَهُنَّ اِلاً مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَ لْیَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَی جُیُوبِهِنَّ ﴾. یعنی: به زنان مؤمن بگو: چشمهای خود را داز نامحرمان ـ پایین اندازند، عورتهای خود را حفظ نمایند و زینت خویش را آشکار نکنند مگر آن مقدار که ظاهر است و روسریهایشان را بر گریبانشان بیندازند.

# حجاب وپاکی از آلودگیها

جای شک و تردید نیست کسانی که متوجه حجاب ومواظب خویش چه در گفتار و چه در رفتار و چه در رفتار و چه در باس باشند، باکمال شرافت و عزت و سربلندی در جامعه زندگی میکنند چون و عده خداوندی گله است: ﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوْهُنَّ مَتَاعاً فَسْأَلُوْهُنَّ مِن وَّرَاءَ حِجَابِ ذَالِکُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوْبِکُمْ وَ قُلُوْبِهِنَّ ﴾. توجمه: هنگامی که حاجتی ـ از وسایل منزل ـ از آنها یعنی همسران پیامبر، خواستید، از پشت پرده، بخواهید. این کار، برای پاکی دلهای شما و دلهای آنان، بهتر است.

#### حجاب وتقوى

لباس وپوشش نیک واسلامی درحقیقت نشان دهنده تقوی وپرهیزگاری شخص محسوب میشود خداوند متعال درقرآن کریم فرموده است: ﴿ یَا بَنِی ْ آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَیْکُمْ لِبَاسًا یُّـوارِی ْ سَـوْآتِکُمْ وَ رِیْشًا و لِبَاسُ التَّقُورَی ذَالِکَ خَیْرٌ ﴾. یعنی: ای فرزندان آدم! ما لباسی برای شما درست کردیم که هم عورات شما را میپوشاند و هم مایهٔ تجمل و زیبایی شما می گردد اما بدانید که لباس تقوا، بهترین لباس است.

**ویژ گیهای لباس اسلامی(حجاب)**میخواهیم در ذیل این سطور به مواصفات و ویژ گهای لباس (حجاب) اسلامی یعنی چه؟ – لباس (حجاب) اسلامی ا ذکر کنیم تا این سوال باقی نماند که پس حجاب اسلامی یعنی چه؟ – همه بدن زن را بیو شاند.

- خودش زينت نباشد.
  - -.وسيع وفراخ باشد
- معطر و خوشبو نباشد.
- مشابه با لباس زنان غير مسلمان نباشد.
  - مشابه با لباس مردان نباشد.
    - لباس مشهور نباشد.

اینها شروط ومواصفاتی هستند که از کتاب و سنت و آثار سلف امت ثابت هستند.

### درس سي و پنجم: فضايل صدقه

صفحه: ۷۳

وقت: يك ساعت درسي.

اهداف درس: شاگردان باید:

-فضائل صدقه را بدانند.

-بتواننددرباره صدقه توضيحات دهند.

به صدقه دادن ودستگیری بینوایان علاقه مند شوند.

## دانش لازمي

# انفاق در راه خداوند ﷺ

خرج وانفاق در راه الله تعالى آن هم از نعمتهاى كه او تعالى دراختيار بنده اش گذاشته است، نشانگر لطف ومرحمت بى پايان خداوند بزرگ است پس انسان مسلمان بايد ازاين فرصتها استفاده نموده زمينه تقرب الهى را براى خود فراهم بسازد او تعالى ميفرمايد: ﴿وَ مَن الْاعْرَابِ مَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْاحْرِ وَ يَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَت عِندَ اللّهِ وَ صَلَوَ تِ الرَّسُولِ أَلاَ إِنَّهَا قُرْبَةٌ لَهُمْ سَيُدْ خِلُهُم اللّهُ فِي رَحْمَتِهِ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيم ﴾.

قرجمه: گروهی از عرب های بادیه نشین، به خدا و روز آخرت ایمان دارند و انفاق خویش و دعاهای رسول خدا را مایه تقرب آن هاست، به زودی خداوند هی دانند، آگاه باشید این ها، مایه تقرب آن هاست، به زودی خداوند کی آن ها را در رحمت خود وارد خواهد ساخت و به یقین خدا آمرزنده و مهربان است.

# صدقه وآرامش روحي

از نتائج وباز تابهای نیک وخیر خرج در راه خداوند ﷺ این است که انسان به آرامش روحی واطمینان کامل دست پیدا میکند چنانکه او تعالی فرموده است: (الَّذِینَ یُنفِقُونَ أَمْوَ لَهُم بِالَّیْلِ وَالنَّهَارِ سِرَّا وَعَلاَنِیَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَیْهمْ وَلاَ هُمْ یَحْزُنُون).

ترجمه: کسانی که اموال خود را در شب و روز و نهان و آشکار انفاق می کنند، پاداش آنان نزد پرورد گارشان خواهد بود و نه بیمی بر آنان است و نه اندوهگین می شوند.



# صدقه باعث بخشش گناهان میشود

الله تعالى ميفرمايد: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَقَ بَنِي إِسْرَ عِيلَ... لَئِنْ أَقَمْتُمُ الصَّلُوةَ وَءَاتَيْتُمُ الزَّكُوةَ وَءَامَنتُم الذَّكُوةَ وَءَامَنتُم اللَّهُ قَرْضًا حَسَنًا لَا كَقُرَنَّ عَنكُمْ سَيِّاتِكُمْ وَلَا دْخِلَنَّكُمْ جَنَّت تَجْرِي مِن تَجْتِهَا الْأَنْهَر ﴾ .

ترجمه: و خدا از بنی اسرائیل پیمان گرفت...اگر نماز به پا دارید و زکات را بپردازید و به رسولان من ایمان بیاورید و آنها را یاد کنید و به خدا قرض نیکو دهید (در راه او به نیازمندان کمک کنید) گناهان شما را می پوشانم و شما را به باغهایی از بهشت که نهرها از زیر درختانش جاری است، وارد می کنم.

# دریک صدقه چندین نفر پاداش میگیرند

چنانچه از عائشه صدیقه روایت شده است که آن حضرت عَلَی فرمود:(إذا أنفقت المرأة من طعام بیتها غیر مفسدة کان لها أجرها بما أنفقت، ولزوجها أجره بما کسب، وللخازن مثل ذلك، لا ینقص بعضهم أجر بعض شیئًا). یعنی: چون زن از غذای خانه خود درحالیکه نیت تخریب کاری نداشته باشد، در را ه خداوند کلاخرج کند، الله تعالی برای وی پاداش انفاقش را، برای شوهرش پاداش کسبش را وبرای نگهبان نیز پاداش میدهد و اینها یکی از دیگری ثواب را کم نمیکند.